
En tu luz
vemos la luz

En tu luz
vemos la luz

Angela Alarcón & Alex Muñoz (Eds.)

A
lle

ló
n

 | 
3‌

Teología para todosTeología para todos



 

 

 

En tu luz vemos la luz 

 

  



 



ANGELA ALARCÓN & ALEX MUÑOZ 
Editores 

 

 

 

 

En tu luz vemos la luz 

 

 

 

 

 

 

 
 

Ediciones UCSC 
Colección Allelón | 3 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 



 
 
 
  

 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ISBN Impreso: 978-956-6068-91-4 
ISBN Digital:  978-956-6068-92-1 
1ª edición, diciembre de 2025 
© Angela Alarcón & Alex Muñoz, 2025; Universidad Católica de la Santísima Concepción 
© Ediciones UCSC, 2025 
Libro sometido a referato externo 
 
 
 
Avenida Alonso de Ribera 2850 – Concepción, Chile. 
Tel.: +56 41 234 5747 – www.ediciones.ucsc.cl 
Director: Gonzalo Bordagaray Bellolio 
Director de colección: David Solís Nova 
Diseño de cubierta: Andrea Báez 
Diagramación: Francisco Novoa 
 
 
Derechos Reservados. Queda prohibida la reproducción total o parcial de la obra sin la autorización expresa del 
copyright.  

Angela Alarcón & Alex Muñoz (Eds.) 
En tu luz vemos la luz / Angela Alarcón & Alex Muñoz (Eds.) - 1a ed. - Concepción: Ediciones 
UCSC, 2025. 233 pp.; 23 x 16 cm. - (Allelón / David Solís Nova)  
ISBN Impreso 978-956-6068-91-4 / ISBN Digital:  978-956-6068-92-1 
1. Teología 2. Teología fundamental. 3. Teología aplicada. I. Título. 



Colección Allelón 
 
 
 
 
 
 

Dirección de la colección 
DAVID SOLÍS NOVA 

 
 
 
 

Comité Editorial 
ANGELA ALARCÓN ALVEAR 
ANDREA BÁEZ ALARCÓN 
PATRICIO MERINO BEAS 

FRANCISCO NOVOA ROJAS 
PABLO URIBE ULLOA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 



 
  



Índice 

Introducción …………………………………………………………... 11-15 
Angela Alarcón Alvear 

Formarse para amar mejor ……………………………………. ……….. 17-33 
María Claudia Arboleda 

Introducción a la Sagrada Escritura ...………………………………...... 35-44 
Pablo Uribe Ulloa 

Dios y la creación ……………………………………………………… 45-59 
Arturo Bravo Retamal 

Jesús: centro de la espiritualidad cristiana ……………………………… 61-71 
Patricio Merino Beas 

Introducción a la Eclesiología ………………………………………….. 73-86  
Jorge Ceballos  

Historia de la Iglesia: breve introducción ……………………………… 87-103 
Manuel Gómez Mendoza 

La vida en comunión ………………………………………………….. 105-117 
Juan Carlos Inostroza 

El concepto de persona ………………………………………………...  119-134 
Francisco Novoa-Rojas 

La dignidad humana desde la antropología cristiana…………... ………. 135-148 
Angela Alarcón-Alvear 

El ser humano y su relación con Dios …………………………………. 149-160 
Cecilia Pérez Mora 

La dimensión espiritual del ser humano ……………………………….. 161-180 
Víctor Álvarez Tapia  

La dimensión social del ser humano …………………………………… 181-191  
Francisca Orellana Romero 

La fraternidad social …………………………………………………… 193-205  
Alex Muñoz Hernández 

El cuidado de la casa común ……………...…………………………… 207-223 
Francisco Novoa-Rojas 

Glosario ……………………………………………………………….. 225-227  
Colaboradores ………………………………………………………… 229-230   



 

 





11 

Introducción 
ANGELA ALARCÓN ALVEAR 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

En tu luz vemos la luz es un versículo del salmo 36 (35). Esta 
expresión concentra el núcleo de lo que aquí se propone, solo a la 
luz de Dios se ilumina verdaderamente la realidad; solo 
dejándonos alcanzar por su Palabra y su gracia podemos 
comprender quiénes somos, cuál es el sentido de la historia, qué 
lugar ocupa la creación, por qué la dignidad humana es inviolable 
y cómo la vida cristiana se vuelve servicio y cuidado. No es casual 
que en la portada de este libro aparezca una flor delicada 
iluminada por la llama de una vela; es un signo mariano que evoca 
a la Virgen María como aquella que custodia nuestra relación con 
Dios y nos guía hacia la luz verdadera. La flor, abierta y sostenida 
por la claridad de la vela, recuerda la manera en que María acoge, 
protege y hace florecer la vida de fe, permitiendo que la luz revele 
la belleza y la verdad más profundas de la existencia. La luz de 
Dios no es una idea abstracta, sino la presencia viva del Dios 
trinitario que se revela en la Escritura, en la historia de la Iglesia, 
en la persona de Jesús y en la vida concreta de los hombres y 



ANGELA ALARCÓN 

12 

mujeres de hoy. Leer y pensar en su luz significa permitir que la 
revelación ilumine nuestras preguntas más hondas y, al mismo 
tiempo, dejar que esas preguntas vuelvan más encarnada nuestra 
comprensión de la fe. 

En un tiempo marcado por búsquedas intensas de sentido, por 
la fragmentación cultural y por la sensación de que la fe y la vida 
cotidiana transitan por caminos paralelos, este libro nace con una 
intención muy sencilla y muy exigente a la vez, acercar temáticas 
teológicas a todos. No solo a quienes ya se mueven en el ámbito 
académico, sino a todos, todos, todos, como insiste el papa 
Francisco cuando recuerda que el Evangelio está destinado a cada 
persona, sin exclusiones. Este libro quiere ser un puente entre la 
reflexión y la vida de las comunidades cristianas, un recurso al 
servicio de estudiantes, educadores, agentes pastorales y creyentes 
que desean pensar su fe con mayor profundidad, sin perder la 
claridad ni la cercanía del lenguaje. 

Este texto se inscribe en la colección Allelón, que forma parte 
de la identidad de la Facultad de Estudios Teológicos y Filosofía 
de la Universidad Católica de la Santísima Concepción. Allelón 
significa los unos con los otros y busca poner el trabajo académico 
de la Facultad al servicio de la Iglesia y del mundo, especialmente 
de las comunidades educativas, parroquiales y eclesiales de 
nuestro entorno. Esta colección expresa un rasgo decisivo de 
nuestra misión institucional, ofrecer una reflexión teológica seria 
y actual, pero escrita en un lenguaje accesible, pedagógico y 
cercano, de modo que cualquier persona interesada pueda 
encontrar caminos para pensar, orar y vivir la fe en diálogo con 
los desafíos de nuestro tiempo. 



INTRODUCCIÓN 

13 

El conjunto de capítulos se ordena a partir de la convicción de 
que la formación teológica es un elemento esencial de la misión 
educativa cristiana y no un lujo reservado a unos pocos. En primer 
lugar, se muestra que conocer mejor la fe ensancha la inteligencia 
y el corazón, fortaleciendo la identidad de quienes acompañan 
procesos formativos en escuelas, parroquias y comunidades, y 
ayudándoles a amar y servir mejor a las personas que tienen a su 
cargo. En esta misma línea, se ofrece una introducción a la 
Sagrada Escritura que explica qué es la Biblia, cómo se fue 
configurando el conjunto de los libros sagrados, por qué puede 
ser reconocida como palabra de Dios en lenguaje humano y qué 
criterios básicos orientan su recta interpretación. A ello se suma 
una reflexión sobre el misterio de Dios y la creación a partir de 
los primeros capítulos del Génesis, donde se confiesa a un Dios 
que crea libremente por amor, declara muy buena toda la 
realidad, otorga al ser humano una dignidad singular y le 
encomienda una misión de cuidado sobre el mundo.  

Desde ahí, otro capítulo pone en el centro la figura de 
Jesucristo como corazón de la espiritualidad cristiana, recorriendo 
su vida, su anuncio del Reino y sus gestos y palabras, para mostrar 
cómo en Él se hace cercana y visible la misericordia del Padre. El 
bloque se completa con un capítulo introductorio a la eclesiología 
que presenta la Iglesia como pueblo convocado por Dios en la 
historia y recurre a imágenes fundamentales como pueblo de 
Dios, cuerpo de Cristo y templo del Espíritu, subrayando que se 
trata de una comunidad llamada a la comunión, a la misión y al 
testimonio, junto con un recorrido panorámico por los 
principales hitos de la historia de la Iglesia, en el que se reconocen 



ANGELA ALARCÓN 

14 

tanto luces como sombras, momentos de gran fecundidad y 
procesos de necesaria purificación. 

A partir de estos fundamentos, el texto se adentra en la 
experiencia de la vida en comunión como forma concreta de la 
existencia cristiana. Se muestra cómo la comunión, alimentada 
por la Trinidad y vivida en la comunidad de los creyentes, se 
expresa en vínculos reales de fraternidad, reconciliación y servicio. 
Otro se dedica al concepto de persona, recorriendo su desarrollo 
filosófico y teológico y mostrando que la noción de persona surge 
de la exigencia de pensar conjuntamente la unidad de Dios y la 
realidad de las tres personas divinas, así como la humanidad y la 
divinidad de Cristo, lo que abre un horizonte decisivo para 
comprender también al ser humano. En continuidad con esto, un 
capítulo profundiza en la dignidad humana desde la antropología 
cristiana, presentando, a la luz de la Escritura y del Magisterio, la 
vida humana como inviolable en todas sus etapas y condiciones, 
e insistiendo en que ninguna circunstancia legitima despreciar o 
descartar a una persona. Unido a ello, otro apartado explora al ser 
humano en su relación con Dios, mostrando que la identidad 
personal no se comprende de manera adecuada desde el 
aislamiento, sino desde la llamada a vivir como hijos en el Hijo, 
en relación con el Padre y abiertos a los demás. Esta perspectiva 
se prolonga en un capítulo dedicado a la dimensión espiritual del 
ser humano, que parte de las grandes preguntas por el sentido, el 
dolor, la felicidad y la muerte para presentar el deseo de Dios 
como huella de infinito inscrita en el corazón, de modo que la 
espiritualidad no aparece como un añadido opcional, sino como 
el lugar donde la persona descubre su verdadera vocación, se abre 



INTRODUCCIÓN 

15 

al encuentro con Dios y aprende a leer su vida como historia de 
llamada y respuesta. 

Finalmente, el conjunto se orienta hacia las implicancias 
sociales y comunitarias de la fe. Un apartado desarrolla la 
dimensión social de la existencia humana, afirmando, desde la 
perspectiva bíblica y del Concilio Vaticano II, que el ser humano 
es social por naturaleza y que solo se realiza plenamente en la 
entrega sincera de sí mismo a los otros. Sobre esta base, un 
capítulo articula la espiritualidad cristiana con el compromiso 
social, mostrando, inspirado en la Doctrina Social de la Iglesia y 
en la teología latinoamericana, que la fe no puede desentenderse 
de las injusticias, de la pobreza ni de las heridas que atraviesan la 
vida de los pueblos. En coherencia con ello, el último apartado se 
centra en el cuidado de la casa común, en diálogo particular con 
las encíclicas Laudato si’ y Fratelli tutti, proponiendo un paso 
desde una mirada reducida del medio ambiente como mero 
objeto externo hacia la comprensión de la creación como trama 
de relaciones que nos sostienen, nos vinculan y nos implican. De 
este modo, la formación teológica se presenta como un camino 
integral que une fe, inteligencia, vida espiritual, comunidad e 
implicación responsable en la historia y en el cuidado de toda la 
creación. 

Con este conjunto de aportes, En tu luz vemos la luz quiere 
ofrecer un itinerario teológico básico y, a la vez, profundo, que 
ayude a mirar la propia vida, la Iglesia y el mundo desde la luz de 
Dios. Esperamos que cada lector encuentre aquí no solo 
respuestas conceptuales, sino también nuevas preguntas, deseos 
renovados de buscar al Señor y criterios para servir mejor a los 



ANGELA ALARCÓN 

16 

demás, en la línea de la misión que anima a nuestra Facultad, 
pensar la fe con rigor, comunicarla con claridad y vivirla con 
alegría al servicio del Pueblo de Dios. 
 



17 

Formarse para amar mejor: la teología como eje de la 
misión educativa cristiana 

MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

La formación teológica en contextos educativos está llamada a 
convertirse en un camino vivencial y transformador que regenere 
los vínculos personales y comunitarios, y que responda con 
profundidad a los desafíos contemporáneos. En un mundo 
marcado por la fragmentación, la desconfianza y el desencuentro, 
la propuesta educativa del Evangelio adquiere un valor profético. 
Desde esta clave, se entiende que formar teológicamente es 
disponerse a una renovación que permita convertirse en testigos 
creíbles de la esperanza cristiana. En esta misma línea, “podemos 
afirmar que se da un encuentro con Dios en el encuentro con el 
otro y que en el encuentro con Cristo forma una cultura que sale 
al encuentro de los demás” (Novoa & Alarcón, 2025, p. 63).  

El presente texto ofrece una reflexión sistemática en torno al 
papel de la formación teológica en contextos formativos, para la 
construcción de una cultura del encuentro (EG 220). A partir de 
fuentes bíblicas, magisteriales y patrísticas, se exploran los 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

18 

fundamentos de esta tarea y su pertinencia en el contexto 
formativo contemporáneo. Metodológicamente, se recurre a un 
análisis teológico-pastoral que integra textos del Magisterio 
reciente (como Fides et Ratio y Christus Vivit), aportes de los 
Padres de la Iglesia (como Agustín, Ireneo, Justino, Gregorio de 
Nisa e Ignacio de Antioquía), y claves de lectura del pensamiento 
del Papa Francisco, con el fin de proponer una visión integral y 
motivadora de la misión educativa. 
 
¿Por qué hablar de formación teológica hoy? 

Hablar hoy de formación teológica no es un lujo reservado a 
especialistas ni un privilegio de unos pocos; es, más bien, una 
necesidad urgente en el contexto educativo contemporáneo. 
Desde hace décadas, el Magisterio de la Iglesia ha reconocido con 
claridad el papel fundamental que cumple la educación en la vida 
del ser humano y en la transformación del mundo. La 
Declaración Gravissimum Educationis del Concilio Vaticano II lo 
expresa con contundencia: “La educación reviste una importancia 
primordial en la vida del hombre y su influjo crece cada vez más 
en el progreso social contemporáneo” (GE). Esta afirmación no 
solo resalta el valor intrínseco de la educación; sino que apunta al 
poder transformador que posee para generar una sociedad más 
justa, consciente y orientada al bien común. 

Educar, en este horizonte, no es simplemente transmitir datos 
o habilidades; es colaborar activamente en el desarrollo integral 
de la persona, es decir, en la realización armónica de todas sus 
dimensiones: corporal, racional, afectiva, social y espiritual. La 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

19 

educación cristiana, por tanto, no puede prescindir de esa 
apertura radical a la trascendencia que constituye uno de los 
dinamismos más profundos del ser humano. En este sentido, 
resulta iluminador recordar que “la primera finalidad de la 
educación es la conquista de la libertad interna y espiritual a ser 
alcanzada por la persona individual, o, en otras palabras, la 
liberación por medio del conocimiento y la sabiduría, la buena 
voluntad y el amor” (Maritain, 1993, p.17). Esta perspectiva 
exige reconocer que la formación auténtica no puede ignorar la 
inteligencia de la fe (FR 65); por el contrario, la fe misma reclama 
ser comprendida, iluminada y articulada en el contexto de la vida 
cotidiana.  

La inteligencia de la fe, o intellectus fidei, constituye uno de los 
principios metodológicos fundamentales de la teología como 
ciencia y designa el esfuerzo por comprender racionalmente el 
contenido de la fe, respondiendo así a las exigencias propias del 
pensamiento humano. Mientras el auditus fidei se refiere a la 
escucha receptiva de la Revelación transmitida en la Sagrada 
Escritura, la Tradición y el Magisterio. Según Fides et Ratio, esta 
inteligencia no es una simple elaboración conceptual de los 
dogmas, sino una profundización especulativa que explícita el 
sentido de las verdades reveladas, mostrándolas como poseedoras 
de una coherencia lógica interna y de un significado salvífico para 
la persona y para la humanidad entera. Esta inteligibilidad no es 
exterior a la fe, sino que brota de ella misma; pues la Verdad 
divina se propone como un saber auténtico, susceptible de ser 
entendido, comunicado y expresado conceptualmente (FR 55). 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

20 

Desde esta perspectiva, enseñar se revela también como una 
verdadera obra de misericordia espiritual: instruir al ignorante, 
aconsejar al que duda, corregir al pecador, acompañar al que 
busca (CEC 2447). Como dice el Papa León XIV: “educar es un 
acto de esperanza y una pasión que se renueva porque manifiesta 
la promesa que vemos en el futuro de la humanidad” (DNE 3). 
En este sentido, puede decirse que cada acto de enseñanza –y más 
aún, de enseñanza religiosa– está llamado a ser expresión de ese 
amor que impulsa a compartir lo más valioso, la Verdad que libera 
(Jn 8, 32). No es casual que Jesús proclame entre sus 
bienaventuranzas “dichosos los que tienen hambre y sed de 
justicia, porque serán saciados” (Mt 5, 6), ni que afirme que “el 
que enseñe y practique estos mandamientos será grande en el 
Reino de los cielos” (Mt 5, 19). Así, la educación se convierte en 
camino de santidad, tanto para quien la recibe como para quien 
la ofrece. 

Así pues, formar la mente y el corazón no es otra cosa que 
preparar el terreno para que brote en plenitud el deseo de Dios 
que habita en todo ser humano. La formación teológica es parte 
esencial de este proceso, no como una carga añadida, sino como 
una respuesta al amor: el que ama desea conocer, y el que conoce 
ama más para servir mejor. En esta formulación queda 
condensado el dinamismo espiritual que San Agustín desarrolla 
en su tratado El amor a Dios, donde muestra que el amor 
auténtico no es ciego ni pasivo, sino que suscita deseo de 
conocimiento, gratitud y servicio. Dios ha creado al ser humano, 
como criatura racional, para que, al conocer el sumo Bien, lo ame, 
y al amarlo, lo posea y lo goce (Agustín de Hipona, 1985).  



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

21 

Este proceso: conocer, amar, servir y gozar, define la vocación 
profunda del ser humano y el movimiento ascendente de la 
caridad. Parafraseando al propio Agustín en el capítulo 4 de este 
mismo libro: quien ha querido darnos tanto, es que nos ha amado 
mucho. Por tanto, sus dones demuestran tanto las pruebas de su 
amor como los motivos del amor que le debemos.  

En este horizonte, conocer a Dios es un acto de amor, y amar 
a Dios implica el deseo constante de conocerlo más para 
corresponder mejor a su amor. Esta verdad, intuida ya por los 
Padres de la Iglesia, sigue vigente hoy con renovada urgencia. 
Quien educa en la fe, está llamado no solo a saber lo que enseña, 
más bien a vivirlo con coherencia y profundidad, para que su 
testimonio no sea solo palabra, sino vida ofrecida. Solo así la 
educación se convierte en una escuela de humanidad, de fe y de 
esperanza. Es así que  

“el hablar de Dios de la vocación teológica es siempre hablar desde Dios, a 
partir de su auto comunicación plena en Jesucristo por el Espíritu Santo, lo 
que él mismo nos ha comunicado de su Verbo (Palabra) Encarnado y que nos 
llega como Evangelio, en este sentido podemos caracterizar la teología como 
palabra de Palabra” (Merino, 2009). 

Así pues, el educador en este horizonte; está llamado a ser 
sembrador de reconciliación, arquitecto de puentes, testigo de 
esperanza. Esta misión exige un conocimiento profundo de 
aquello que se transmite, porque no se puede guiar al otro en un 
camino que uno mismo desconoce. Como advierte San Ireneo de 
Lyon, “es conveniente que el que quiera llevarlos al camino recto 
conozca puntualmente cuáles son las normas y argumentos. 
Porque no es posible a nadie curar enfermos si desconoce la 
enfermedad que padecen” (Adversus haereses III, 1). Sin embargo, 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

22 

el conocimiento no basta si no se acompaña de una vida coherente 
y transformada.  

Como afirmaba John Henry Newman (1977), “no me pasa 
por las mientes negar la fuerza de los argumentos para probar la 
existencia de Dios […], pero estos argumentos no me calientan 
ni iluminan, no destierran el invierno de mi desolación, ni 
regocijan mi ser moral” (pp. 189-190). Esta intuición encuentra 
eco en los Padres de la Iglesia, que insistieron en la necesidad de 
un testimonio vital. Así lo expresó Justino Mártir (2018), “los que 
conocidamente no viven como Él enseñó no son en manera 
alguna cristianos, aunque con su lengua confiesen la doctrina de 
Cristo” (p. 78). 

 
La formación teológica: un acto de amor y responsabilidad 

Formarse en teología no es una tarea secundaria ni opcional 
para quienes han asumido la misión de educar en la fe. Muy por 
el contrario, se trata de un acto profundamente vinculado al 
amor: el amor a Dios, que despierta el deseo de conocerlo más 
para amarlo mejor; y el amor al prójimo, que impulsa a transmitir 
con verdad y autenticidad aquello que se ha recibido. La teología, 
entendida como intellectus fidei, es decir, como búsqueda de una 
comprensión más profunda del contenido de la fe, no puede 
considerarse un ejercicio abstracto o meramente especulativo. 

Como señala la Comisión Teológica Internacional, “el acto de 
fe, en respuesta a la Palabra de Dios, abre la inteligencia del 
creyente hacia nuevos horizontes” (CTI 16). Este impulso no 
nace de una curiosidad fría, sino del dinamismo propio de la fe 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

23 

viva que lleva al creyente a meditar, contemplar y profundizar en 
el misterio revelado; iluminado por el Espíritu y por el uso pleno 
de la razón. Por eso, “el trabajo de comprensión de la fe 
contribuye a alimentar la fe y permite que esta crezca” (CTI 17). 

Este proceso transforma la manera de ver el mundo y de 
situarse en él. La teología “ve [el mundo] más verdadero porque, 
fortalecido por el Espíritu Santo, participa de la perspectiva 
propia de Dios” (CTI 16). En ese sentido, el creyente que se 
ejercita en el intellectus fidei no busca simplemente acumular 
saber, sino entrar más hondamente en el conocimiento amoroso 
de Dios, para que ese conocimiento se convierta en luz para su 
vida y en testimonio para los demás. San Agustín lo expresa con 
claridad, “el que a través de la razón verdadera comprende ahora 
lo que tan solo creía, es seguro que será antepuesto al que todavía 
desea comprender lo que cree” (citado en CTI, n. 17). Así pues, 
la teología, cuando nace de la escucha fiel de la Palabra de Dios, 
se orienta necesariamente hacia la vida y la misión. Esta escucha 
implica un encuentro con el Verbo vivo,  

“La Iglesia venera profundamente las Escrituras, pero es importante reconocer 
que «la fe cristiana no es una “religión del Libro”: el cristianismo es la “religión 
de la Palabra de Dios”, no de “una palabra escrita y muda, sino del Verbo 
encarnado y vivo” (CTI 7).  

Así pues, la teología no se encierra en sistemas abstractos ni en 
discursos autorreferenciales; más bien, se convierte en una 
respuesta racional y creyente al Dios que ha hablado en la historia 
y sigue hablando hoy a su Iglesia. Esta revelación culmina en la 
persona de Jesucristo, “el Verbo hecho carne” (Jn 1, 14), “a quien 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

24 

Dios ha constituido heredero de todo y por medio del cual ha 
realizado los siglos” (Heb 1, 2), y cuya gloria hemos contemplado. 

Por eso, la teología, como reflexión sobre la revelación acogida 
en la fe, encuentra su fuente permanente en la Palabra viva de 
Dios, testimoniada en la Escritura y en la Tradición viva de la 
Iglesia, y guiada por el Espíritu que “conduce a los creyentes a 
toda la verdad y hace que la palabra de Cristo habite 
abundantemente en ellos” (Col 3, 16; CTI 8). Desde esta 
perspectiva, la formación teológica aparece como un acto de amor 
a Dios –que se ha revelado y nos busca “hablando a usanza de los 
hombres” (San Agustín, citado en CTI 8)–, y como una 
responsabilidad eclesial que habilita al creyente a anunciar con 
fidelidad, claridad y profundidad la Palabra que ha recibido. De 
este modo, la teología está llamada a ser una diaconía de la verdad 
(CTI 5), una forma concreta de comunión con Dios y de servicio 
a su pueblo. 
 
Coherencia entre lo que se cree, se vive y se enseña 

Precisamente por ello, quien ha sido llamado a enseñar –a 
transmitir esta Palabra viva– no puede limitarse a repetir fórmulas 
aprendidas, sino que está invitado a adentrarse con profundidad 
en la Revelación para poder comunicarla con autenticidad y vida. 
La vocación de enseñar implica así una responsabilidad concreta, 
que exige una formación seria, progresiva y constante. Tal como 
afirma la exhortación apostólica Christifideles laici, la formación 
de los fieles laicos debe llevar a una unidad profunda entre la fe y 
la vida (57). No puede haber dos vidas paralelas: una espiritual, 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

25 

con sus valores y exigencias, y otra secular, marcada por las tareas 
familiares, sociales, profesionales o culturales. La formación 
teológica en este sentido no es un simple ejercicio intelectual, sino 
un camino de fidelidad y coherencia que se arraiga en la propia 
vocación cristiana (CL 59). Estudiar teología, sobre todo para 
quienes están llamados a enseñar, es asumir con responsabilidad 
el llamado a dar testimonio en todos los ámbitos de la existencia, 
integrando fe, conocimiento y vida. 

Por eso, es indispensable una formación espiritual, doctrinal, 
social y humana. El conocimiento más profundo de la fe, la 
participación en la vida eclesial, la familiaridad con la Doctrina 
Social de la Iglesia y el cultivo de virtudes humanas como la 
justicia, la sinceridad y la fortaleza son parte esencial de este 
camino. La teología debe ayudar a vivir esa unidad de vida en la 
que todo –desde el aula hasta el compromiso social– se convierte 
en lugar donde la caridad de Cristo se revela y se realiza (CL 61). 
Quien enseña está llamado a ser colaborador en la obra educadora 
de Dios, caminando con otros en comunión eclesial, hacia una fe 
más pensada, más vivida y más compartida. 

Esta integración entre lo que se cree, se vive y se enseña es el 
corazón de toda educación cristiana. El educador católico está 
llamado a ser testigo, no solo transmisor. Como afirma la 
Instrucción sobre la identidad de la escuela católica, el educador 
laico católico “realiza una tarea que encierra una insoslayable 
profesionalidad, pero no puede reducirse a ésta. Está enmarcada 
y asumida en su sobrenatural vocación cristiana” (n. 24). Cuando 
esta vocación se vive de manera coherente, el mensaje se vuelve 
creíble. Por eso, la primera pedagogía en el aula es el testimonio, 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

26 

y el primer lenguaje es la vida. Esta exigencia de autenticidad es 
también un llamado a vivir una fe pensada, orada y celebrada; en 
la que la vida del educador sea reflejo del Dios en quien cree. 

En este sentido, la vocación teológica, suscitada por el Espíritu 
en la Iglesia, ocupa un lugar fundamental. El teólogo, y, por 
extensión, todo educador que desea enseñar la fe es llamado a 
profundizar en la Palabra revelada, iluminando su propia 
existencia y la de sus estudiantes. Como subraya Donum veritatis, 
el trabajo teológico responde al dinamismo interno de la fe: la 
Verdad quiere comunicarse y, al hacerlo, transforma a quien la 
acoge (7). La teología, por tanto, no es ajena a la vida, sino que 
brota del amor y se alimenta de él, quien ama a Dios desea 
conocerlo mejor, y ese conocimiento se convierte en servicio. Por 
eso, enseñar religión con seriedad implica una vida de fe, oración, 
discernimiento, estudio y humildad. La inteligencia de la fe es un 
don que se acoge en comunión con la Iglesia y en apertura al 
mundo, para que otros –a través del testimonio del educador– 
puedan también encontrar la Verdad que salva. 

 
La espiritualidad del educador: Jesús como centro 

La formación teológica tiene como centro a una persona viva, 
Jesucristo. Desde Él nace y hacia Él se dirige toda vocación 
educativa en la Iglesia. El educador cristiano es, ante todo, alguien 
que ha sido transformado por el encuentro con Cristo, y que vive 
desde esa relación personal el sentido de su misión. Enseñar 
religión implica más que transmitir conocimientos; significa 
comunicar una vida atravesada por el Evangelio y una fe que se 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

27 

ha hecho experiencia. 
El Evangelio de Mateo señala que Jesús “enseñaba con 

autoridad” (Mt 7, 29), es decir, con coherencia entre lo que decía 
y lo que vivía. Su forma de relacionarse con los pobres, sus gestos 
concretos, su entrega cotidiana y su fidelidad hasta el final revelan 
que su enseñanza brotaba del amor. Así lo expresa el Papa 
Francisco (2013) al afirmar que “cada vez que uno vuelve a 
descubrirlo, se convence de que eso mismo es lo que los demás 
necesitan, aunque no lo reconozcan” (265). Esta convicción es la 
que sostiene el entusiasmo del educador evangelizador, sabemos 
que el Evangelio responde a las necesidades más profundas del 
corazón humano, porque todos hemos sido creados para la 
amistad con Jesús y el amor fraterno. 

Cuando el mensaje del Evangelio se expresa con belleza, llega 
a las búsquedas más profundas del corazón humano. Existe en 
cada persona un anhelo, aunque a veces inconsciente, de conocer 
la verdad sobre Dios y sobre la vida. Este anhelo es el punto de 
partida de toda auténtica evangelización, y da sentido al trabajo 
del educador como testigo de la esperanza. En palabras del apóstol 
Pedro: “Estén siempre dispuestos a dar razón de su esperanza” 
(1Pe 3, 15). 

En este camino, es clave integrar la mente, el corazón y las 
manos. La formación teológica debe respetar y promover la 
libertad interior del otro, quien ha sido creado por Dios para 
responder libre y racionalmente al don de la fe. Así lo enseña el 
Concilio Vaticano II (1965) al afirmar que “el hombre, al creer, 
debe responder voluntariamente a Dios, y que, por tanto, nadie 
debe ser forzado a abrazar la fe contra su voluntad” (10). Educar 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

28 

en la fe exige, por tanto, cultivar un ambiente de respeto y libertad 
que favorezca un auténtico encuentro con Cristo. 

De este modo, el aula se convierte en un lugar de encuentro 
con el Señor, donde la fe se hace camino, comunión y servicio. El 
educador cristiano está llamado a acompañar a sus estudiantes en 
un proceso vital que los lleve a descubrir a Cristo como sentido 
profundo de su existencia. Como recuerda también el mismo 
documento conciliar, esta pedagogía brota de la dignidad de la 
persona humana y del estilo mismo de Jesús, quien llama con 
amor, espera con paciencia y no impone, sino que invita a una 
respuesta libre y total al don de Dios (CVII 9-10). 

En ese proceso de acompañamiento y formación, hay fuentes 
inagotables que no pierden vigencia con el paso del tiempo: la 
Palabra viva del Señor, siempre eficaz; el Bautismo, que nos 
regenera y nos hace hijos de Dios; la presencia real de Cristo en la 
Eucaristía, que alimenta y fortalece; el Sacramento de la 
Reconciliación, que sana y renueva; el testimonio luminoso de los 
santos; y la riqueza de la tradición espiritual de la Iglesia. Estos 
dones constituyen verdaderos manantiales de vida nueva, a los 
que los jóvenes tienen derecho a acceder (CV 229). La tarea 
educativa también consiste en abrir con respeto estos tesoros, sin 
imponerlos; pero con la certeza de que en ellos se encuentra la 
respuesta más profunda al deseo de plenitud que habita el corazón 
humano. 

El profeta Oseas advertía que “mi pueblo perece por falta de 
conocimiento” (Os 4, 6). Frente a esta urgencia, el educador es 
invitado a vivir su tarea con entusiasmo y profundidad. Su 
presencia es un signo del amor de Dios que llama, transforma y 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

29 

envía. En cada clase, en cada gesto, en cada diálogo, puede resonar 
la voz de Cristo que sigue diciendo: “Ven y sígueme” (Mc 10, 
21). 
 
Educar en la fe para renovar los vínculos 

Para los educadores cristianos, esta formación brota de una 
necesidad existencial: la de encontrarse con Cristo, reconocerlo 
como el centro de la propia vida y desear ardientemente darlo a 
conocer. Enseñar desde la fe es hacer resonar en el aula una 
experiencia viva de sentido. Por eso, la formación teológica es 
también una respuesta al llamado a evangelizar, a ser testigos 
creíbles de un amor que transforma. Es cultivar un deseo 
profundo de comprender la fe que se profesa y de vivirla con 
coherencia en cada ámbito de la vida. Como recordaba San 
Agustín (1985), “nadie puede amar una cosa por completo 
ignorada…y cuanto más se conoce –sin llegar aún al 
conocimiento pleno– con tanto mayor empeño anhela el alma 
saber lo que resta” (pp. 488-489). Esta búsqueda apasionada por 
la verdad se convierte en dinamismo vital, especialmente en 
contextos como la escuela y la cultura contemporánea, donde la 
formación teológica no puede ser reducida a un saber teórico, sino 
que constituye una urgencia: 

su pensamiento percibe la belleza de este saber, y entonces se ama a una cosa 
conocida, y de tal manera su visión inflama los anhelos de los aprendices, que 
todo gira y se mueve a su alrededor, y es meta de cuantos afanes se toman por 
adquirir dicha ciencia y abrazar en la práctica lo que su inteligencia preconoce 
(Agustín de Hipona, 1985, p. 490). 

La belleza del saber teológico, cuando se reconoce y se ama, no 



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

30 

solo transforma al educador, sino que lo impulsa a comunicar con 
alegría y compromiso aquello que su corazón ya ha comenzado a 
vivir. Cuando se vive con esperanza, se convierte en un fuego 
interior que ilumina el camino educativo y enciende el deseo de 
abrazar la verdad en la vida concreta.  

De esta manera podemos afirmar que la teología nace de una 
fe que busca comprender. La célebre fórmula fides quaerens 
intellectum, acuñada por los doctores de la Iglesia san Agustín y 
san Anselmo de Canterbury (Tester, 2016) y San Juan Pablo II lo 
retomó en Fides et Ratio al afirmar en las primeras palabras de la 
carta encíclica, “la fe y la razón son como las dos alas con las cuales 
el espíritu humano se eleva hacia la contemplación de la verdad”. 
En este mismo sentido, la enseñanza de la teología no puede 
desligarse de una profunda responsabilidad pedagógica, el 
educador en la fe debe conocer a fondo aquello que transmite.  

La tares de la formación religiosa requiere testigos que vivan 
aquello que anuncian. Su autoridad nace de la coherencia, como 
lo expresó Ignacio de Antioquía: “es mejor callar y ser que hablar 
y no ser. Es bueno enseñar si el que habla lo practica” (Ignacio de 
Antioquía, 2000).  Así pues, los profesores, encargados de la 
transmisión de Aquel que dice y es, configurando su vida en Él, 
posibilitan el encuentro amoroso con el Señor de la paz y de la 
vida, único capaz de renovar la faz de la tierra (Sal 104, 30) 

* 
Formarse teológicamente no es una opción reservada a 

especialistas, sino una exigencia vital para quienes desean 
comunicar con autenticidad el amor de Dios. Esta formación, 



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

31 

vivida como un proceso de transformación interior, permite 
encarnar y testimoniar el Evangelio en medio de una cultura 
marcada por la fragmentación y el individualismo. La teología, 
cuando se vive como búsqueda apasionada de la verdad, enciende 
el deseo de abrazar en la vida concreta aquello que la inteligencia 
alcanza a vislumbrar. Así, el educador transmite una experiencia 
de fe viva, arraigada en la Palabra de Dios y sostenida por la 
esperanza. 

En esta misión, los educadores cristianos están llamados a ser 
verdaderos sembradores de reconciliación y arquitectos de 
comunión, colaborando activamente en la construcción de una 
cultura del encuentro. Al renovar su encuentro con Cristo, fuente 
de todo amor y verdad, renuevan también su deseo de darlo a 
conocer, con alegría, en cada aula y en cada vínculo. La formación 
teológica se revela entonces como un fuego interior que ilumina, 
orienta y sostiene, convirtiéndose en un acto profundamente 
eclesial y social. Desde esta perspectiva, cada maestro se convierte 
en testigo y puente; entre la fe y la vida, entre la Iglesia y la cultura, 
entre Dios y el corazón humano. 

Vale la pena terminar recordando las palabras que el Papa León 
XIV dirigió a todos los educadores: “La educación cristiana es una 
obra coral: nadie educa solo. La comunidad educativa es un 
«nosotros» (y)... Este «nosotros» impide que el agua se estanque 
en el pantano del «siempre se ha hecho así» y la obliga a fluir, a 
nutrir, a regar” (DNE 3). “No es bueno que el hombre esté solo” 
(Gn 2, 18), necesitamos aprender a caminar juntos y a trabajar 
unidos por la construcción del Reino y llevar la Buena Nueva a 
todos los jóvenes que están buscando el sentido de su vida.  



MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA 

32 

Referencias  
Agustín de Hipona. (1985). De Trinitate. En Obras completas V. 

Escritos apologéticos. BAC. 
Agustín de Hipona. (s. f.). El amor a Dios. En Obras completas de 

San Agustín (Vol. VII, pp. 693–712). BAC. 
Catecismo de la Iglesia Católica. (1997). Catecismo de la Iglesia 

Católica. Librería Editrice Vaticana. 
Comisión Teológica Internacional. (2012). La teología hoy: 

Perspectivas, principios y criterios. Editrice Vaticana.   
Concilio Vaticano II. (1965a). Gravissimum educationis. Editrice 

Vaticana.   
Concilio Vaticano II. (1965b). Dignitatis humanae. Editrice 

Vaticana. 
Congregación para la Doctrina de la Fe. (1990). Donum veritatis. 

Editrice Vaticana.   
Congregación para la Educación Católica. (2022). La identidad 

de la escuela católica para una cultura del diálogo: Instrucción. 
Editrice Vaticana. 

Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2016). Audiencia general sobre las obras de 

misericordia [Catequesis]. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2019). Christus vivit. Editrice Vaticana.   
Gregorio de Nisa. (2010). La gran catequesis. Ciudad Nueva. 
Ignacio de Antioquía. (2000). Padres Apostólicos. Ciudad Nueva. 
Ireneo de Lyon. (2018). Obras escogidas. Clie. 
Juan Pablo II. (1998). Fides et ratio. Editrice Vaticana.   



FORMARSE PARA AMAR MEJOR 

33 

Justino Mártir. (2018). Obras escogidas. Clie. 
León XIV. (2025). Diseñar nuevos mapas de esperanza. Editrice 

Vaticana.   
Newman, J. H. (1977). Apología pro vita sua. BAC. 
Novoa-Rojas, F., & Alarcón-Alvear, A. (2025). Fraternidad 

social: Puntos, posibilidades, entorno y pensamiento trinitario. 
En S. Arenas Pérez, P. Merino Beas, & A. S. Muñoz 
Hernández (Eds.), Comunidad y bien común (pp. 59–76). 
Universidad Católica de la Santísima Concepción & 
Universidad Católica de Temuco. 

Maritain, J. (1993). La educación en la encrucijada. Encuentro. 
Merino, P. (2009). El teólogo como discípulo: experiencia y 

desbordamiento de Dios. Medellín. Biblia, Teología Y Pastoral 
Para América Latina Y El Caribe, 35(139), 391–416. 

Tester, S. (2016). Fides quaerens intellectum. Medieval 
philosophy from Agustine to Ockham. Revista de Filosofía, pp. 
179–182. 





35 

Introducción a la Sagrada Escritura 
PABLO URIBE ULLOA 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

¿Qué es la Biblia? 
Al interior de la misma Biblia hay referencias que van indicando 

cómo se le llama a este conjunto de libros que –en las comunidades, 
tanto judías como cristianas– tiene un valor especial, normativo y 
religioso. En el Antiguo Testamento se le llama: “los libros” 
(Dn 9, 2), “el libro sagrado” (2M 8, 23) o “los libros santos” (1M 
12, 9). Los cristianos en el Nuevo Testamento designarán a su 
conjunto de libros sagrados como: “Santas Escrituras” (Rom 1, 
2), “las Sagradas Escrituras” (2Tim 3, 15), “las Escrituras” (Mt 21, 
42), o simplemente “la Escritura” (Fln 10, 35). En todas estas citas 
hay clara conciencia de que ya existía un grupo de escritos especiales 
y muy valorados por los creyentes. Pero ¿dónde está el término 
Biblia en todos ellos? El nombre “Biblia” es de origen griego y se 
encuentra en el primer libro de los Macabeos, capítulo 12, versículo 
9, en la expresión griega: ta biblía ta hágia, es decir, los libros 
santos. Aquí se observa que originalmente el término no es femenino 
singular (Biblia), sino masculino plural “libros” (ta biblía), 



PABLO URIBE ULLOA 

36 

entregando un elemento que hay que tener en cuenta: la Biblia no 
es un solo libro, sino que es una gran biblioteca. Junto a esto, el texto 
del 1M 12, 9 entrega un segundo dato: estos libros tienen una 
característica especial, son “santos” (ta hágia). 

Para seguir analizando el concepto de Biblia, a continuación, se 
presentan algunas definiciones de los Padres de la Iglesia y 
documentos del magisterio: 

“¿Qué es la Sagrada Escritura, sino una carta de Dios omnipotente a su 
criatura?” (San Gregorio Magno). 
“Las Escrituras son una carta dirigida por el Padre celestial y transmitida por los 
autores sagrados al género humano que viaja lejos de la patria” (San Agustín). 
“Es una colección de libros sagrados que, escritos bajo la inspiración del 
Espíritu Santo tiene por autor a Dios, y como tales han sido entregados a su 
Iglesia” (Concilio Vaticano I). 
“La Sagrada Escritura es la Palabra de Dios, en cuanto escrita por 
inspiración del Espíritu Santo [...]. Los libros sagrados enseñan sólidamente, 
fielmente y sin error la verdad que Dios hizo consignar en dichos libros 
para la salvación nuestra”. (Concilio Vaticano II) 

En la definición de los Padres de la Iglesia se aprecia el carácter de 
escritura relacionado con la expresión carta, no obstante, es la idea 
de una carta cuyo contenido es muy especial e importante para el 
destinatario. Se trata de un mensaje que ayuda al hombre a su 
autorrealización de acuerdo con el plan de Dios. De esta manera, 
el Padre celestial escribe esta para que el hombre vuelva a la patria 
porque está lejos de su vocación. 

Los concilios vaticanos se centran en el tema de la inspiración, 
en la autoría divina de los libros, en el valor de la Iglesia como garante 
de su custodia y en el contenido salvífico que la Palabra de Dios 
encierra. 



INTRODUCCIÓN A LA SAGRADA ESCRITURA 

37 

Considerando tanto los elementos que se han extraído del 
nombre “Biblia” y de las definiciones, es posible intentar hacer una 
caracterización de lo que la Biblia es: 

La Sagrada Escritura es la Palabra de Dios reunida en una gran 
colección de escritos, la cual tiene por autor a hombres inspirados 
por el Espíritu Santo y contiene todo y solo aquello que Dios 
estimó conveniente para la salvación de todo el género humano. 
Esta definición encierra cuatro características que siempre hay 

que tener en cuenta a la hora de comprender lo que la Biblia es. Estas 
son: 

La Biblia es Palabra de Dios: Dios comunica su mensaje para 
que el hombre pueda conocerlo. La Biblia contiene las experiencias 
históricas de la revelación divina narrada y transmitida por hombres 
de distintas épocas y lugares. Así reconocemos que la Biblia no es 
cualquier libro, sino que tiene un carácter sagrado, es fuente de 
revelación. La categoría Palabra de Dios es profundamente teológica 
y la podemos comprender en el sentido que nos comunica algo y ese 
algo tiene que ver con Dios, es algo referido a la fe, un contenido 
necesario para el ser humano, por tanto, son enseñanzas que el 
hombre por sí mismo no podría llegar a conocer. Solo mediante una 
revelación que parte siempre de la iniciativa divina (DV 1-2), donde 
el mismo Dios se hace presente en la historia. Por eso, se trata de una 
revelación histórica. 

La Biblia está compuesta por una colección de escritos: la 
Palabra de Dios en la Biblia está materialmente en el testimonio 
escrito de una gran colección de libros. Estos son muy distintos 
entre ellos; en extensión, en sus formas literarias y hasta en el 



PABLO URIBE ULLOA 

38 

contenido teológico. Sin embargo, prevalece la unidad en los 
elementos esenciales de los cuales cada uno de ellos participa. 
Siendo esta unidad válida tanto al interior del Antiguo como del 
Nuevo Testamento, existiendo una continuidad entre ambos. Así lo 
expresa el Concilio Vaticano II: 

Dios, pues, inspirador y autor de ambos Testamentos, dispuso las 
cosas tan sabiamente que el Nuevo Testamento está latente en el 
Antiguo y el Antiguo está patente en el Nuevo. Porque, aunque 
Cristo fundó el Nuevo Testamento en su sangre, no obstante, los 
libros del Antiguo Testamento recibidos íntegramente en la 
proclamación evangélica adquieren y manifiestan su plena 
significación en el Nuevo Testamento, ilustrándolo y explicándolo 
al mismo tiempo. (DV 16) 
La Biblia tiene autoría humano-divina: es correcto afirmar que 

Dios es el autor de la Biblia, pero también se debe reconocer al hombre 
como “verdadero autor” (DV 11). Al examinar los escritos bíblicos 
nos encontramos con hombres que nos cuentan explícitamente 
que ellos han tenido una participación activa en la producción 
literaria de la Biblia, por ejemplo: Lc 1, 1-4 dedica su libro al ilustre 
Teófilo; Fln 21, 24-25 da cuenta de un discípulo que testifica todo 
lo que se ha narrado y que escribió; Pablo en sus cartas comienza 
presentándose como remitente y pre- sentando a sus destinatarios 
(1Co1, 1-3). Es muy importante, por lo tanto, valorar el papel del 
hombre o mujer en el proceso de la escritura de la Biblia sin olvidar 
el papel de Dios en este proceso. La radicalización hacia cualquiera 
de los dos extremos –solo Dios o solo el hombre– llevará a un 
peligro ineludible de interpretación de los textos. Así, un acento 
exclusivo de la dimensión divina de la Biblia lleva a una lectura 



INTRODUCCIÓN A LA SAGRADA ESCRITURA 

39 

fundamentalista y, por el contrario, un acento solo centrado en la 
dimensión humana lleva a una lectura no creyente. 

La Biblia contiene un mensaje soteriológico. Si se quisiera 
simplificar el contenido de toda la Biblia en una sola pregunta 
¿cuál es el contenido que aborda?, se tendría que responder: El 
contenido es la oferta de salvación válida para todos los seres 
humanos. Esta oferta está contenida en una historia de la salvación 
que marca sus primeros pasos con Abraham (Gn 12, 1ss), pasa 
por la liberación del pueblo de Israel de la esclavitud en Egipto 
(Ex 14-15) y la travesía por el desierto (Lv; Nm), continúa en la 
labor incesante de los profetas (Is; Jr; Am; Os) y alcanza su 
máximo esplendor con la encarnación del Verbo (Jn 1, 14), se 
prolonga con el grupo de Los Doce (Mt 10, 1-4; Mc 3, 3-19; Lc 
6, 12-16) y se expande a todos los rincones del universo, 
traspasando tiempo y lugar, hasta su futura consumación 
definitiva en la parusía de Jesús, el Señor. 

 

¿Cómo interpretarla? 
Para conocer verdaderamente lo que los escritores sagrados 

quisieron transmitir, es necesario conocer –aunque sea de forma 
inicial– los métodos de interpretación de los textos bíblicos. 

 
Los métodos exegéticos 

Los métodos histórico-críticos: se desarrollan con fuerza en el s. 
XIX d. C. El nombre de histórico se le da porque se ocupa del alcance 



PABLO URIBE ULLOA 

40 

de sus procesos propios de formación de los escritos, buscando la 
historia primitiva del texto. Y “crítico” porque aplica criterios 
científicos, objetivos, analíticos. Su aproximación a los textos es 
diacrónica ya que investiga principalmente el proceso de 
formación de los escritos, es decir, se centran en la etapa preliteraria. 
Dentro de estos está: la crítica textual, cuya función es dar con el texto 
original tan próximo como sea posible. Aunque actualmente ese 
objetivo se ha ido abandonando, y más que buscar el texto original, 
se intenta hacer una historia de la transmisión textual lo más completa 
posible. Analiza los manuscritos, papiros y pergaminos en sus 
lenguas originales y establece las familias de testimonios existentes, 
haciendo una historia del texto desde sus orígenes hasta nuestras 
traducciones modernas; la crítica literaria, que se ocupa de estudiar 
las dimensiones internas del texto, determina el comienzo y el 
final de las unidades textuales, la coherencia interna, los duplicados, 
etc.; la historia de las formas, inaugurada por el autor alemán 
Hermann Gunkel que busca cuáles fueron los géneros literarios usados 
por los autores; la crítica de las tradiciones, que se ocupa de investigar 
las fuentes que usaron los hagiógrafos para elaborar sus escritos; y la 
crítica de la redacción, que investiga la etapa última del escrito, su 
estado redaccional, marcado por recursos literarios estilísticos.  

Los métodos de análisis literarios: a diferencia de los histórico-
críticos que se ocupan principalmente de la etapa preliteraria de la 
Biblia, los métodos de análisis literarios parten del texto final. El 
texto escrito que hemos recibido. Su aproximación, es, por tanto, 
sincrónica. Dentro de estos está el método de análisis retórico: 

Muchos estudios bíblicos recientes han acordado una gran atención a la presencia 
de la retórica en la Escritura. Se pueden distinguir tres acercamientos diferentes: el 



INTRODUCCIÓN A LA SAGRADA ESCRITURA 

41 

primero se apoya sobre la retórica clásica greco- latina; el segundo se preocupa de 
los procedimientos semíticos de composición; el tercero se inspira en las 
investigaciones modernas llamadas ‘nueva retórica’. (PCB 39) 

También tenemos el análisis narrativo que consiste en estudiar 
los textos centrándose en las características propias de una narración 
(autor, personajes, trama, mundo del relato, etc.). Con ello se 
“propone un método de comprensión y de comunicación del mensaje 
bíblico que corresponde a las formas de relato y de testimonio, 
modalidades fundamentales de la comunicación entre personas, 
características también de la Sagrada Escritura” (PCB 41). 
Finalmente, está el análisis semiótico, que se basa en principios de 
1ingüística moderna ta1es como: e1 principio de inmanencia, el 
principio de estructura del sentido y el principio de la gramática del 
texto. 

 
Los acercamientos hermenéuticos 

Junto a los métodos están los acercamientos, que interpretan los 
textos basados en una “búsqueda orientada según un punto de vista 
particular” (PCB 31). Así tenemos: 

Acercamientos basados en la tradición: en este grupo se destaca 
el acercamiento canónico que “interpreta cada texto bíblico a la luz 
del canon de las Escrituras, es decir, de la Biblia en cuanto recibida 
como norma de fe por una comunidad de creyentes” (PCB 49). El 
recurso a las tradiciones judías de interpretación consiste en interpretar 
el texto estudiando cómo se ha ido interpretando en la tradición 
judía, expresada en la literatura midrásica, los talmudim, la versión 
de los LXX, los gramáticos medievales, entre otros. “La riqueza de 
la erudición judía puesta al servicio de la Biblia, desde sus orígenes 



PABLO URIBE ULLOA 

42 

en la antigüedad hasta nuestros días, es una ayuda permanente de 
primer orden para la exégesis de ambos Testamentos, a condición, 
sin embargo, de emplearla correctamente” (PCB 51). La historia de 
los efectos del texto estudia el impacto que provocan los textos (un 
libro o un pasaje) en la cultura, el arte, la literatura, la mística, etc. 

Acercamientos desde las ciencias humanas: “las ciencias 
humanas […] en particular la sociología, la antropología y la 
psicología, pueden contribuir a una mejor comprensión de algunos 
aspectos de los textos” (PCB 53). Surgen así el acercamiento 
sociológico, el acercamiento por la antropología cultural y el 
acercamiento psicológico y psicoanalítico. 

Acercamientos contextuales: se interpreta la Biblia a la luz de la 
realidad social en la cual están insertos los lectores, realidad que está 
marcada por la pobreza, la opresión y las injusticias. Así surge el 
acercamiento liberacionista que se desarrolla fuertemente en la 
década de los 70 en América Latina y el acercamiento feminista que 
interpreta los textos en el contexto sociocultural de la lucha por los 
derechos de las mujeres. 

 
Lectura Popular de la Biblia y Lectio Divina 

Junto a los métodos exegéticos y los acercamientos 
hermenéuticos anteriormente vistos, están otras formas de leer la 
Biblia desde un público no profesional. Aquí podemos destacar la 
Lectura Popular de la Biblia y la Lectio Divina. 

Lectura Popular de la Biblia: es “aquella práctica de interpre-
tación no profesional de la Sagrada Escritura, realizada 
principalmente por las comunidades cristianas y que ampliamente 



INTRODUCCIÓN A LA SAGRADA ESCRITURA 

43 

se ha venido llevando a cabo en Latinoamérica y El Caribe” (Uribe 
Ulloa, 2020b, p. 21). Es un ir y venir desde la vida a la Biblia y 
desde la Biblia a la vida. Por tanto, es contextual, se lee la Biblia 
desde una dimensión creyente y la Biblia ilumina la realidad 
presente del lector. Tiene 7 pasos fundamentales: 

1. Se realiza en forma grupal. 
2. Cada uno interpreta de acuerdo con su experiencia de vida. 
3. Se inicia rezando al Espíritu Santo, ya que es lectura creyente. 
4. Los participantes van leyendo el texto uno a uno. 
5. Responden a la pregunta ¿qué es aquello que les llamó más la atención del 

texto leído? 
6. Todos opinan desde su contexto experiencial y de fe. 
7. Finalmente, la Biblia les ayuda a percibir ¿dónde está Dios en sus vidas? 

Lectio Divina: es un método de lectura orante de la Biblia, 
donde la Palabra de Dios se hace experiencia de encuentro con el 
Señor. Este encuentro íntimo y personal con Dios mueve al lector 
a una acción en la vida, como aplicación concreta de ese encuentro 
fecundo. Se ha desarrollado en la Iglesia desde siglos pretéritos; el 
Papa Pío XII en la instrucción De Scriptura Sacra en 1950 la 
recomienda a los sacerdotes y hoy la Iglesia la recomienda a todos los 
fieles. Se puede hacer tanto de forma personal como en grupos, 
guiados por cinco pasos fundamentales: 

1. Lectio: consiste en leer atentamente el texto y responder a la pregunta ¿qué 
dice el texto? Se trata de una aproximación al ambiente de la época, al 
contexto propio de ese tiempo. 
2. Meditatio: consiste en meditar el texto, respondiendo a la pregunta ¿qué 
nos dice el texto? Se hace necesario ahora actualizar el texto para el presente, 
para el momento en el que me encuentro hoy. 
3. Oratio: en este paso el encuentro con Dios se va haciendo más cercano, se 
trata ahora de responder a la pregunta ¿qué le digo al Señor sobre…? Es un 



PABLO URIBE ULLOA 

44 

momento donde le pido, le doy gracias, le “hablo” al Señor, teniendo como 
tema central toda la reflexión anteriormente desarrollada. 
4. Contemplatio: en este paso profundizo aún más mi encuentro en la 
contemplación. Aquí respondo ¿qué me hace decirle al Señor? Es un momento 
de intimidad con Dios, contemplarlo a Él, es entrar en contacto con el 
Espíritu Santo que inspiró a los autores sagrados. 
5. Operatio: finalmente, está la acción. Todos los pasos anteriores deben mover 
mi accionar a realizar algo concreto, para ello respondo la pregunta ¿qué va a 
cambiar? 

 
 
Referencias  
Concilio Vaticano II (1965). Dei Verbum. Editrice Vaticani.  
Pontificia Comisión Bíblica (1994). La interpretación de la Biblia 

en la Iglesia. PPC.  
Uribe Ulloa, P. (2020a). La escucha de la Palabra. Una introducción 

actual a la Biblia. CELAM. 
Uribe Ulla, P. (2020b) ¿Lectura Popular de la Biblia hoy?. 

Caracterización y ensayo, Cuadernos Judaicos 37, 20-39.  



45 

Dios y la Creación 

ARTURO BRAVO RETAMAL 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

 
Relatos bíblicos: Antiguo Testamento 
 
1. El relato de la creación en Gn 1,1-2, 4a.  

Estructura literaria: desde la perspectiva formal, el relato em-
pieza en Gn 1, 1 y termina en Gn 2, 4a, tales límites están clara-
mente demarcados por un recurso literario conocido con el nom-
bre de inclusión, que consiste en la repetición de la misma idea –
casi con las mismas palabras- al comienzo y al final de una narra-
ción, en el presente caso:  
 

Gn 1, 1 Gn 2, 4a 
En el principio creó Dios los 
cielos y la tierra 

Esos fueron los orígenes de los cielos 
y la tierra cuando fueron creados1 

 
1 La traducción ha sido tomada de la Biblia de Jerusalén. 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

46 

Al interior de este marco, el texto se divide en: 
1. Formación de los espacios 
 Día 1  retroceso y demarcación de las tinieblas por la aparición 

de la claridad (luz) y la consecuente separación entre día 
y noche 

 Día 2  formación del firmamento 
 Día 3  formación de los mares y de la tierra, creación de la ve-

getación como dotación de la tierra 
2. Dotación o poblamiento de los espacios  
Día 4 creación de los luceros mayores y de las estrellas como do-

tación del firmamento 
Día 5 creación de los habitantes de los mares y del aire 
Día 6 creación de los animales de la tierra según su especie, crea-

ción del ser humano, varón y hembra a imagen y seme-
janza de Dios. Finalizará este día con la expresión: “Vio 
Dios cuanto había hecho, y todo estaba muy bien” 

3. Regocijarse en la creación 
Día 7 Dios descansa, bendice y santifica el séptimo día 

 

Estilo: es preciso, seco y repetitivo. Tal como ya se ha dicho, el 
contenido está ordenado de lo más general a lo más particular. 
Son ocho obras agrupadas en seis días y cada una repite el mismo 
esquema: orden o mandato (“dijo Dios”), ejecución y aprobación 
(“y vio Dios que estaba bien”). En ningún lugar aparece el nombre 
de Yahveh, sino que el nombre que se utiliza es Elohim, que es el 
nombre genérico de la divinidad y cuyo significado es Dios. Todos 
estos rasgos identifican al autor con la corriente sacerdotal (P), 
cuya labor de composición y redacción se realizó en el exilio en 
Babilonia alrededor del 550 a.C. Es importante considerar que el 



DIOS Y LA CREACIÓN 

47 

contexto histórico de este relato es esa gran catástrofe nacional que 
es el exilio. 

La repetitividad en las expresiones, lejos de estorbar, le da al 
texto un carácter hierático y hace pensar en su uso litúrgico como 
una letanía de alabanzas a Dios por la creación. 

Teología de Gn 1, 1-2, 4 a: Dios crea por medio de su palabra. 
Es presentado, por tanto, de una forma más trascendente que en 
Gn 2, 4b-25, donde “mete las manos en la masa”, como se verá al 
tratar este texto. 

Lo que para nosotros es la nada, concepto con un alto grado 
de abstracción, para la mentalidad hebreo-semítica antigua era el 
caos, pues en él nada existe, dado que para que las cosas existan 
deben tener determinados límites que les dan su forma caracterís-
tica que nos permite reconocerlas. Por tanto, el “en el principio la 
tierra era caos y confusión y oscuridad” de Gn 1, 2 equivale a 
decir: Dios lo creó todo de la nada. Y si Dios creó todo, significa 
que todo lo demás es creatura, es decir, no hay más divinidades. 
Los astros no son dioses, sinos creaturas del único Dios. Dios es 
Dios y el mundo, mundo. Es decir, el mundo no es Dios. Hay 
aquí una radical desmitologización con relación a las religiones de 
los pueblos vecinos. 

En la descripción de la creación, que aparece ordenada en 
forma piramidal, el ser humano se encuentra en la cúspide, cuali-
ficado, además como hecho a imagen y semejanza de Dios, tanto 
hombre como mujer. 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

48 

Todo lo creado no sólo es bueno, sino que muy bueno. De ahí 
que las corrientes dualistas o espiritualistas que desprecian lo ma-
terial son una bofetada en el rostro a este Dios creador. 

Gn 1,1-2, 4a es un relato piramidal estructurado desde lo más 
general a lo más específico repartido en una secuencia de siete 
días. Todo el relato apunta al séptimo día: el sábado, la fiesta del 
shabbat, día en que Dios descansa de su trabajo de seis días en la 
creación para disfrutar de ella y gozarse en ella en el día de des-
canso. A este regocijarse en la creación será invitado el ser humano 
y también los animales: “Seis días trabajarás, pero el séptimo des-
cansarás, para que descansen también tu buey y tu burro, y tengan 
un respiro tus esclavos y los extranjeros” (Éx 23, 12). En última 
instancia, se está señalando también el shabbat definitivo de la 
vida para siempre junto a Dios. 

 
2. El relato de la creación en Gn 2, 4b-25 y de la caída en Gn 
3, 1-24 

Se trata en un solo bloque debido a que no se considera tanto 
un relato de creación, cuanto una explicación sobre la existencia 
del pecado, del mal y del dolor, para lo que era necesario, a modo 
de introducción, colocar una referencia a la creación. Tal referen-
cia presenta, en todo caso, elementos relevantes. 

Estructura literaria: a diferencia del relato anterior que es pi-
ramidal, éste es concéntrico, en cuanto los elementos se encuen-
tran gravitando alrededor del tema central: la creación del ser 



DIOS Y LA CREACIÓN 

49 

humano y el drama de su existencia que se busca explicar por el 
pecado. 

1. Cap. 2, 4b-25 
vv. 4b-6 descripción de lo que existía al origen de la creación 

como un lugar desértico y árido 
v. 7 creación del hombre (adam) formándolo de la tierra 

(adamah) e insuflándole aliento de vida  
vv. 8-17 Dios planta un huerto y coloca en él al hombre para 

que lo cultive y cuide  
vv. 18-20 Dios crea a los animales 
vv. 21-25 Dios crea a la mujer como igual al hombre en natura-

leza, dignidad y destino 
 

Cap. 3, 1-24 
vv. 1-8 tentación y caída 
vv. 8-24 castigo o consecuencias del pecado: el ser humano se 

dio cuenta de su fragilidad (“supieron que estaban 
desnudos”, v. 7); lo doloroso del parto; el dominio del 
hombre sobre la mujer; lo arduo del trabajo y la ex-
pulsión del jardín. No obstante, aparecen también ele-
mentos positivos de protección y esperanza para el ser 
humano: El así llamado “protoevangelio” (= primer 
evangelio o primera buena noticia) en el v. 15, donde 
Dios dice que el linaje o descendencia de la mujer 
aplastará la cabeza del linaje de la serpiente; anuncio 
que el cristianismo ve cumplido en María, y su des-
cendencia Jesús 

v. 21 antes de expulsarlos, Dios los protege confeccionando 
para ellos vestidos de piel para cubrir su desnudez, su 
indefensión 

 

Estilo: vivo, imaginativo, entretenido. Con frecuentes antropo 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

50 

-morfismos presenta a Yahveh como alfarero, jardinero, cirujano, 
sastre, etc. Con semejantes imágenes, el autor nos presenta a un 
Dios personal, cercano al ser humano y presente en la historia que 
él dirige según sus designios de salvación. 

Teología de Gn 2-3: la teología y el culto de Israel fueron de-
terminados sobre todo por la idea de la alianza con Dios. Yahveh 
ha hecho un pacto, un contrato con Israel. La elección de Israel 
de entre todos los pueblos se concreta en un pacto. En Israel se 
desarrolló, por tanto, toda una teología de la alianza. Pues bien, 
también el relato del pecado original en Gn 2-3 está determinado 
por esta teología. 

 

Teología de la Alianza Gn 2-3 
Yahveh ha encontrado, creado, 
elegido a Israel fuera de la tierra 
de Canaán. 

El ser humano es creado en tierra 
desértica, fuera del jardín. 

Yahveh ha introducido gracio-
samente a Israel en la maravi-
llosa tierra de Canaán (Dt 6, 
10-11). 

Yahveh-Elohim traslada al ser 
humano al jardín maravilloso. 

Yahveh ha impuesto los manda-
mientos a Israel como las condi-
ciones de su alianza. 

Yahveh-Elohim le da un manda-
miento. 

Si Israel observa los manda-
mientos de Yahveh, vivirá, es 
decir, le irá bien en la tierra a la 
que Dios lo ha conducido. 

Del cumplimiento de tal manda-
miento depende que viva en el 
jardín. 

Si Israel no observa los manda-
mientos se activarán las 

Como consecuencia de su trans-
gresión el ser humano debe 



DIOS Y LA CREACIÓN 

51 

maldiciones contenidas en la 
alianza: plagas, exilio, ruina. Is-
rael morirá. 

morir, esto es, queda bajo la mal-
dición y debe abandonar el jar-
dín. 

 

De la teología de la alianza de Israel sabe este autor que el mal 
es fruto del pecado, que el pecado consiste en la libre transgresión 
de un mandamiento de Dios. De esta teología conoce que la li-
bertad humana se rebela contra Dios. Con el pecado de Adán, 
término que significa ser humano o humanidad, se describe todo 
pecado humano y sus consecuencias. 

Fuese cual fuese el tiempo, el lugar y el modo del comienzo de 
la humanidad, lo que la narración quiere decir es que al comienzo 
de la historia de la humanidad entró el pecado en el mundo y con 
él sus consecuencias. El pecado es un acto libre ubicado en el co-
mienzo. 

Para este autor la oscuridad que ensombrece a los pueblos no 
proviene de Dios, como afirma la mitología mesopotámica, sino 
de los seres humanos que pecaron al principio, y luego, una y otra 
vez. Es ante esta marea de pecado creciente que Dios desde el 
principio es activo para contrarrestarla con la bendición. Dios 
busca introducir la bendición en el mundo que se ha entregado a 
la maldición. 

En el trasfondo oscuro de la creación entregada por el ser hu-
mano a la maldición resalta la bendición de Dios que, a pesar del 
mismo ser humano, ha de alcanzar a todos los pueblos de la tierra 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

52 

por medio de Abraham y sus descendientes (ver la vocación de 
Abraham en Gn 12, 1-3). 

 
3. Sabiduría 11, 24-26 

“Amas todo lo que existe y no odias nada de lo que has hecho. 
Si hubieras odiado algo, no lo habrías creado. ¿Cómo permanece-
rían si tú no lo quisieras? ¿Cómo se habría conservado si tú no lo 
hubieras llamado? Tienes compasión de todo porque todo es tuyo, 
Señor, que amas todo lo que tiene vida”. 

En este bello pasaje sapiencial aparece con toda claridad la 
clave interpretativa del concepto bíblico de creación: el amor de 
Dios, porque él crea para salvar. La acción creadora de Dios pone 
de manifiesto la bondad, la generosidad, el amor gratuito de Dios 
que actúa movido por su libre voluntad de comunicarse. 

 
Síntesis del mensaje veterotestamentario 

Como es del todo evidente, los relatos de Génesis no pretenden 
hacer una descripción exacta de cómo fue la creación, puesto que 
las diferencias entre uno y otros son múltiples y varias irreconci-
liables. Para poner un ejemplo: o el ser humano fue creado en un 
solo acto como hombre y mujer (Gn 1, 27) o creó primero al 
hombre (Gn 2, 7), luego a los animales (Gn 2, 18-20) y final-
mente a la mujer (Gn 2, 21-25). O pasó lo uno o pasó lo otro… 
o no pasó ninguna de las dos cosas. 



DIOS Y LA CREACIÓN 

53 

Lo que estos relatos nos quieren transmitir no son verdades 
históricas, sino teológicas, existenciales, presentes en ambos rela-
tos y que se pueden resumir en, por lo menos, los siguientes pun-
tos: 

∗ Dios es el creador de todo. Él es el creador y todo el resto somos creatu-
ras. 

∗ La posición privilegiada del ser humano en la creación: en Gn 1 se ubica 
en la cúspide de un relato piramidal; en Gn 2 en el centro de un relato 
concéntrico. Esta posición conlleva una inmensa responsabilidad para 
con el resto de la creación: el ser humano ha de ser el garante de su con-
servación y cuidado. 

∗ La bondad de todo lo creado. 
∗ La creación como un acto de amor de Dios que se manifiesta en sus ben-

diciones y en la protección que les brinda a sus creaturas. 
 

Relatos bíblicos: Nuevo Testamento 
Los 4 textos más importantes referidos a la mediación de 

Cristo en la creación son: 
 
1. 1Co 8,6 

Está compuesto de dos frases paralelas: 
Para nosotros no hay más que un 
solo Dios, el Padre, 
 

del cual proceden todas las cosas 
y para el cual somos; 

y un solo Señor, Jesucristo, 
 
por quien son todas las cosas y no-
sotros por él (vamos hacia el Padre). 

 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

54 

En cada frase hay dos afirmaciones, la primera referida al orden 
de la creación, la segunda al de la salvación. A Jesucristo se le 
asigna en ambos casos el papel de mediador: por él ha sido creado 
todo y por él vamos también nosotros hacia el Padre. 

 
2. Col 1, 15-20  

Se expone en este trozo, que es un himno, la primacía absoluta 
de Cristo, tanto en el orden de la creación como en el de la salva-
ción. Como en 1Co 8, 6 aparece aquí el papel mediador de Cristo 
en la creación y en la salvación realizadas por él. Nuevo es en este 
texto el carácter de meta y finalidad de la creación y la salvación 
que se atribuye a Cristo; 1Co 8, 6 lo atribuía al Padre. El que la 
creación y la salvación se realicen en Cristo sugiere que Cristo es 
el principio vital o el ámbito en que éstas se desarrollan. El “Pri-
mogénito de toda la creación” (protótokos: literalmente engendrado 
antes) no significa que haya sido la primera creatura –como lo en-
tendieron los arrianos- sino que está sobre todas las creaturas. Se 
trata de un primado de excelencia, es decir, Cristo es el primero, 
pero no de una serie homogénea sino por un título de supremacía. 
Así pues, “primogénito de toda la creación” significa que, desde la 
primera palabra del Génesis, Cristo presidía el designio creador; 
además, aparte de su preexistencia personal como Logos divino, 
había una previsión de su encarnación que se remonta a toda la 
eternidad. 
 



DIOS Y LA CREACIÓN 

55 

3. Heb 1, 1-4 y 10-12 
v. 2: este texto presenta dos afirmaciones importantes: el Hijo 

es heredero de todo. Esto equivale a la afirmación de Col 1,15-
20: para él es la creación y la reconciliación. La segunda afirma-
ción es que el Hijo es el mediador en la creación. 

El v. 3 añade a esta mediación en la creación un aspecto nuevo: 
“(el Hijo) sostiene todas las cosas con su palabra poderosa”. Hay 
aquí una clara alusión a la doctrina del AT según la cual la crea-
ción de Dios se realiza por su Palabra; lo nuevo es que aquí se 
atribuye la palabra al Hijo. 

Este texto, que es el prólogo de la Carta a los Hebreos, termina 
señalando la exaltación del Hijo, después de la purificación de los 
pecados, obra en la que culmina la mediación de Cristo en el or-
den de la salvación. 

Nos encontramos en Hebreos con la misma afirmación de la 
doble mediación de Cristo en la creación y en la salvación que en 
los textos anteriores. 

vv. 10-12: se atribuyen a Cristo tres versículos del Sal 102 (vv. 
26-28), que alaban la acción creadora de Dios en el principio. 
Con esto se afirma de Cristo no sólo un papel de mediador sino 
también de autor junto al Padre. 
 
4. Jn 1, 1-5 

v. 1: “En el principio” (Gn 1,1) ya está el Logos, con Dios, en 
Dios, Dios él mismo. 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

56 

La mediación creadora del Logos es universal y exclusiva; es la 
más fuerte y explícita afirmación de todo el NT: se hace en forma 
positiva (v.3a) y en forma negativa (v.3b). 

El v.4 afirma que la Vida, luz de los hombres, está en el Logos. 
“Vida” en Juan es vida plena, abundante, que Dios derrama en el 
orden de la salvación. 

Aquí también se trata de la doble mediación del Logos: en la 
creación y en la salvación. El Logos del que se trata es el que se 
encarnó en Jesús de Nazaret (Jn 1,14). 

El v.5 apunta a la lucha del Logos-luz contra las tinieblas, lucha 
que termina con el triunfo del Logos. 
 
Síntesis del mensaje neotestamentario 

Jesucristo, el Logos encarnado, es visto como mediador de los 
dos órdenes, creación y salvación: las cosas son por él, en cuanto 
mediador, y para él, en cuanto meta. 

Esta visión del mediador tiene una raíz claramente judía. Ya en 
el AT se habla de la creación y la salvación por la Palabra o por la 
Sabiduría de Dios, temas que se dan estrechamente unidos (Sir 1, 
1.4; 24, 9; Pro 8, 22.27; Sab 8, 3; 9, 1.4.9). El NT aplica ambos 
temas a Jesús, que es la Palabra (Logos) de Dios (Jn 1, 1-18) y la 
Sabiduría de Dios (Lc 11, 49; 1Co 1, 24). 

 
Teología de la creación (o gracia y pecado) 

Los cristianos creemos en un Dios que no es soledad, sino 



DIOS Y LA CREACIÓN 

57 

comunidad, comunión, relacionalidad: un Dios Trino, Padre, 
Hijo y Espíritu Santo. En la Trinidad podemos distinguir entre la 
Trinidad ad intra y la ad extra. 

La Trinidad ad intra o inmanente es la Trinidad considerada en 
sí misma: su vida interna. Desde esta perspectiva, la Trinidad es 
un movimiento constante y eterno de comunión en el amor de 
los divinos Tres. Es una comunidad plena y completa en sí misma, 
por lo que no necesita nada fuera de ella. 

La Trinidad ad extra o hacia afuera es la Trinidad que sale fuera 
de sí en la creación. Es esa dinámica del amor intratrinitario la 
que decide volcarse fuera de sí. Creer en la Trinidad, por tanto, 
significa que en la raíz de todo lo que existe hay un movimiento 
de amor. 

Ahora bien, si su vida interna o intratrinitaria es plena, la crea-
ción no le es necesaria como tampoco el ser humano que es parte 
de la creación. Entonces, ¿por qué creó Dios el mundo? 

Recién se ha dicho: por amor. El acto creador es puro don, 
pura gracia. La gracia tiene que ver con aquello que, como todo 
lo divino, supera todo cálculo, excede toda exigencia, rebasa toda 
petición. Es lo gratuito, lo inmerecido, lo indisponible. Es el re-
galo inesperado, aquello que ni se puede comprar ni se puede pa-
gar. Sólo se puede recibir y, por tanto, agradecer. 

Pero el amor no es sólo un sentimiento, una expresión román-
tica, como tantas veces se mal entiende. El amor es concreto, es 
decir, el amor, si es tal, siempre busca hacer el bien. Por tanto, el 



ARTURO BRAVO RETAMAL 

58 

Dios Trino no nos ha creado para que nosotros le damos algo a él 
(¿qué le podríamos dar si él es y tiene todo?), sino para darnos 
algo a nosotros: el participar de su vida divina. A esto es a lo que 
se le llama salvación. Y ¿qué les corresponde hacer a los agracia-
dos? Alegrarse y agradecer por lo recibido inmerecidamente. 

Esto es lo que se quiere decir en la Tradición de la Iglesia 
cuando se afirma que Dios crea libremente. Si la creación fuese 
necesaria, Dios ya no sería tal porque le faltaría algo que necesita 
para ser quien es, por una parte; y ya no sería libre, por otra parte. 

El no ser necesarios nos puede parecer chocante, incluso hu-
millante en un primer momento; pero, en el fondo, su sentido es 
positivo y liberador, porque precisamente la no-necesidad es el ar-
gumento más sólido que nos demuestra que hemos sido creados 
por amor. No somos, por tanto, un engranaje más dentro de una 
gran máquina. Dios nos ama porque quiere dársenos, invitarnos 
a compartir su propia vida. En última instancia el objeto de la 
promesa es Dios mismo, es decir, Dios promete y se promete y 
compromete.  

Así, la fe en el Dios Trino, que es en sí mismo amor, intercam-
bio de amor interpersonal, hace comprensible que y evidente que 
la creación entera, incluidos cada uno de nosotros, está creada li-
bremente por amor y para el amor. 

El pecado es fundamentalmente el rechazo de la gracia. Es el 
absurdo intento de obtener lo que Dios nos ofrece, pero sin Dios, 
por los propios méritos. Esto es lo que aparece magistralmente 



DIOS Y LA CREACIÓN 

59 

representado en el relato de la caída en Gn 3, cuando en esa re-
presentación simbólica la serpiente le dice a la mujer que “serán 
como dioses”, en eso no miente, porque, como se ha visto, eso es 
lo que Dios nos ofrece. La mentira está en decir que eso se logrará 
desobedeciendo el mandato de Dios que, según lo visto más arriba 
sobre la teología de la Alianza, es la forma de expresar que el pe-
cado es el rompimiento de la Alianza con Dios. 

Debido a estas transgresiones, el Dios Trino continúa desple-
gando su gracia en una Historia de Salvación a fin de rescatar al 
ser humano de la situación de perdición en la que se ha puesto. 
Así de inmenso es el amor del Dios Trino por nosotros que nos 
busca incesantemente cuando nos hemos apartado de él. Esta 
realidad la expresa de forma insuperable San Pablo cuando afirma 
que “donde abundó el pecado, sobreabundó la gracia” (Rom 5, 
20). 
 
Referencias 
Bravo, A. (1996). La costilla y la dignidad de la mujer. La Revista 

Católica, Nº 1.112, 279-282. 
Bravo, A. (1999). ¿Dominar la tierra o cultivar el jardín? La Re-

vista Católica, Nº 1.123, 216-220. 
Ruiz de la Peña, J. L. (1988). Imagen de Dios. Antropología Teoló-

gica Fundamental. Sal Terrae. 
Silva, S. (1992). Teología de la Creación. Seminario Pontificio Ma-

yor de los Santos Ángeles Custodios. 





61 

Jesús: centro de nuestra fe y vida cristiana 
PATRICIO MERINO BEAS 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

Jesús es el centro de nuestra fe cristiana. Confesar que Jesús es 
el Señor, el Hijo de Dios, el Cristo (ungido de Dios Padre) que 
murió y resucitó por nosotros y seguirlo es el corazón de nuestro 
discipulado. Para el cristiano conocer a Jesús, implica el encuentro 
constante con él, amarlo, desarrollar nuestro vínculo personal y 
comunitario con él. Conocerlo es amarlo, seguirlo implica toda 
nuestra vida. El conocimiento de Jesús no se agota en un discurso 
teórico ni en la fría exégesis de datos históricos; implica una ad-
hesión existencial que transforma mente, corazón y praxis. Quien 
enseña, debe asumir la lógica del “ven y verás” (Jn 1, 39): primero 
permanecer largamente con el Maestro para luego presentarlo con 
la convicción serena de quien ha probado su verdad. Debemos 
familiarizarnos con su Palabra (ir a los evangelios), también vi-
venciarlo en la comunidad cristiana, que conforman los discípulos 
de Jesús del hoy y nuestros antepasados en la fe. Pero también, 
encontrarlo en la voz y vida de los pobres, excluidos, marginales 



PATRICIO MERINO BEAS 

62 

existenciales, etc. (DT). El Espíritu Santo sigue actuando y lle-
vándonos a Jesús, por ello, hay que estar a la escucha y en discer-
nimiento comunitario para “escuchar lo que el Espíritu dice a las 
Iglesias” (Ap 2, 7). De ahí la triple fuente metodológica que ver-
tebra esta guía: la exégesis evangélica, la Tradición viva de la Igle-
sia y la confrontación con la experiencia contemporánea en los 
signos de los tiempos (GS 4). No se trata de yuxtaponer Biblia y 
magisterio, sino de articularlos en un diálogo fecundo con las 
grandes interrogantes culturales: el sentido del sufrimiento, la 
búsqueda de plenitud, el desafío de la injusticia estructural, los 
desafíos del avance de la ciencia y la tecnología, etc.  Sólo así la 
figura de Jesús deja de ser un eco del pasado para convertirse en 
interlocutor vivo, capaz de iluminar la vida de cada uno, el aula, 
la familia y la esfera pública con la potencia humanizadora del 
evangelio de Jesús. 
 
Jesús, Mesías prometido 

El Antiguo Testamento configura, en múltiples testimonios, la 
silueta de un futuro Ungido, el elegido y sustentado por Dios que 
hará presente el reinado de Dios, con su justicia, misericordia y 
vida plena. Así Dios suscitó la esperanza mesiánica en su Pueblo, 
asociándolo a varios personajes que fueron los mediadores de 
Dios. Por ejemplo: el rey davídico que regirá con justicia a través 
de su Hijo y descendiente (2Sam 7; Sal 72), el sacerdote eterno a 
imagen de Melquisedec (Sal 110), el profeta escatológico seme-
jante a Moisés (Dt 18, 15), el pastor que reúne al rebaño disperso 
(Ez 34) y el Siervo sufriente que carga con la iniquidad del pueblo 
(Is 52–53). Jesús retoma todas etas expectativas y las conduce a 



JESÚS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA 

63 

un horizonte insospechado. En una relación que los expertos en 
la Biblia han denominado cumplimiento y desborde, continuidad 
y discontinuidad. Su realeza se expresa en el lavatorio de los pies; 
su sacerdocio, en la entrega incruenta de la Cena; su profetismo, 
en la denuncia de la hipocresía religiosa; su pastoreo, en la pará-
bola de la oveja perdida; su misión salvífica, en la cruz que recon-
cilia; en la muerte que da vida. De este modo, la crisis de expecta-
tivas que experimentaron los contemporáneos de Jesús –descon-
certados ante un Mesías sin espada– se vuelve providencial, pues 
obliga a reconocer que la salvación divina no replica los esquemas 
de dominio humano (Mc 8, 31-33). Ahondar en esta tensión en-
tre promesa y cumplimiento abre camino a un planteamiento pe-
dagógico que muestra la coherencia orgánica de la revelación bí-
blica y, al mismo tiempo, subraya la novedad absoluta del Evan-
gelio. Toda la vida de Jesús que nos relatan los evangelios nos 
muestra una verdadera pedagogía divina para que nosotros, tú y 
yo, podamos contemplar el misterio inefable de Dios que se ha 
manifestado plenamente como el Dios Uno, que es Padre, Hijo y 
Espíritu Santo. Adentrémonos en la vida de Jesús, a través de cada 
una de las etapas de su vida, que nos abren la ventana a la con-
templación del misterio de Dios que nos invita a entrar en rela-
ción con Él. 
 
Jesús de Nazaret, Dios-con-nosotros (Enmanuel) 

La historicidad de Jesús, anclada en referencias extra-bíblicas 
(Flavio Josefo, Tácito) y en la cronología evangélica, constituye 
un punto de partida insoslayable. Sin embargo, limitarse a la mera 
comprobación histórica reduciría a Cristo a un personaje entre 



PATRICIO MERINO BEAS 

64 

tantos. El doble movimiento cristológico pasa por afirmar sin 
concesiones la plena humanidad de Jesús –“se fatigó del camino” 
(Jn 4, 6), “aprendió a obedecer sufriendo” (Heb 5, 8)– y procla-
mar su filiación divina, revelada por el Padre en el Jordán y sellada 
en la resurrección (Mt 3, 17; Rom 1, 4). 

En la infancia oculta de Nazaret se revela la espiritualidad de 
lo cotidiano. Allí, en el silencioso taller de José, la Palabra crece 
“en sabiduría, edad y gracia” (Lc 2, 52). La Nazaret de Jesús en-
seña a valorar los procesos lentos, a veces, escondidos: la madura-
ción de una persona, el cultivo de hábitos, la repetición humilde 
de tareas aparentemente insignificantes. Cada gesto, hecho con 
amor, participa ya de la lógica del Hijo de Dios eterno, que se 
hace carne, que asume nuestra condición humana (Fil 2, 6-11). 

El bautismo inaugura su ministerio público, constituyendo 
una teofanía trinitaria y un acto de solidaridad con los pecadores. 
Que Jesús desciendaa las aguas subraya la kénosis (el abajamiento 
o anodadamiento) de un Dios que comparte la condición humana 
hasta sus fibras más vulnerables. Las tentaciones revelan su liber-
tad interior: lejos de elegir atajos de poder, afirma la primacía de 
la obediencia filial y de la confianza absoluta en la Providencia. 
Así asienta la pedagogía del Reino sobre la roca de la humildad y 
no sobre el aplauso fácil. 
 
El Reino de Dios: anuncio, parábolas y signos 

El núcleo de la predicación de Jesús no es una ideología alter-
nativa ni un programa moral, sino la irrupción del Reino, que se 
da en el propio Jesús en persona bajo la acción del Espíritu Santo 



JESÚS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA 

65 

(Mc 1, 15; Mt 4, 23; Lc 4, 14-30). En Jesús irrumpe en la historia 
el señorío definitivo de Dios en la historia, su poder para dar la 
vida que solo Él puede dar, como Dios, como creador, como Se-
ñor, como restaurador, como sanador y como aquél que puede 
llevar todas las cosas a la plenitud. Pero hay que aprender a “ver” 
la presencia de ese reino (Mt 16, 1-4). Jesús, a través, de sus pará-
bolas (Mc 4; Mt 13; Lc 15) nos enseña a agudizar la vista, preparar 
el oído. A ver cómo él ve. Hay que poner especial atención a la 
dimensión teológica de la cercanía de Dios: cada curación, cada 
exorcismo, cada absolución es epifanía (manifestación) de un Pa-
dre que sale a buscar a sus hijos perdidos. En las parábolas se pone 
en escena la lógica paradójica de ese Reino: la semilla insignifi-
cante que deviene árbol hospitalario; el tesoro oculto que merece 
la venta de todos los bienes; el banquete donde la invitación se 
extiende a los mendigos de los caminos. La kenosis (pequeñez a 
nuestros ojos) del Reino resulta particularmente provocativa, 
Dios opta por la periferia –Galilea y no Jerusalén, leprosos y no 
aristócratas–, desmontando todo imaginario de exclusividad, para 
a partir de aquí abrirse a todos y todas. 
 
Opciones y actitudes de Jesús 

El sermón de la montaña ofrece la radiografía de las disposi-
ciones interiores del Maestro, lo que hay en su propio corazón 
(Mt 5, 1ss., Lc 6, 20ss.).  Las bienaventuranzas, no son primera-
mente un catálogo ético sino la “autobiografía espiritual” de Jesús, 
retrato de su corazón y hoja de ruta para los llamados a seguirlo. 
Pobre en espíritu, porque todo lo recibe del Padre; manso, porque 



PATRICIO MERINO BEAS 

66 

rechaza la violencia; misericordioso, porque mira a cada persona 
con la ternura con que el Padre lo mira a Él. Enseñar las biena-
venturanzas implica un giro metodológico: pasar del análisis con-
ceptual al acompañamiento vital, de la memorización al testimo-
nio.  

La cercanía a pecadores (Mc 2, 5) y excluidos (Mc 2, 17; Mt 
9, 9ss.) constituye la concreción histórica de esa misericordia. Je-
sús no se limita a proclamar principios de inclusión; comparte la 
mesa, toca la lepra, dialoga con adúlteras y publicanos. La recrea-
ción de estas escenas puede derribar prejuicios modernos –acadé-
micos, étnicos, económicos– y abrir al otro a la lógica de la aco-
gida, de la hospitalidad, de la amabilidad, de la ternura. 

Su libertad frente a la Ley y al Templo no implica abolición 
sino cumplimiento (Mt 5, 17-20). Se subraya la dimensión pro-
fética de esta actitud: al reivindicar el primado de la justicia y la 
misericordia, Jesús restituye a la Ley su sentido original y prepara 
la transición a un culto en “Espíritu y verdad” (Jn 4, 23). Por 
último, Jesús llamaba a Dios Abbá (papa, Mc 14, 36) con una 
familiaridad que nos revela la identidad plena de Dios, la revela-
ción del Abbá (papá) y la promesa del Espíritu configuran la no-
vedad trinitaria del mensaje de Jesús: Dios no es soledad infinita 
sino comunión. El Hijo nos muestra con su vida filial al Padre y 
al amor incondicional entre ambos, el Espíritu. Por eso, Juan dirá 
con fuerza que Dios es amor (1Jn 4, 7). Y nosotros estamos lla-
mados a ser parte de esta vida en comunión amorosa, la cual se 
manifiesta en el amor fraternal (Jn 13, 34) de los que son hijos de 
Dios, discípulos de Jesús y ungidos por el Espíritu. 
Misterio pascual: pasión, muerte, resurrección y exaltación  



JESÚS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA 

67 

El culmen de la narrativa evangélica se despliega en los miste-
rios de la vida de Jesús que llamamos Misterio Pascual (Pasión, 
muerte, resurrección y exaltación del Señor). En estos aconteci-
mientos se acredita la identidad y misión de Jesús. La entrada en 
Jerusalén marca la autoconciencia mesiánica de Jesús: no levanta 
un estandarte bélico, sino que cabalga sobre un pollino, cum-
pliendo la profecía de Zacarías y desarmando las expectativas na-
cionalistas. La Última Cena anticipa sacramentalmente la dona-
ción de su vida para que tengamos vida; el pan partido y el cáliz 
compartido instituyen un memorial que atraviesa los siglos y sitúa 
a la comunidad cristiana ante la única medida de la grandeza: el 
amor que se entrega, que se dona, el servicio. 

La cruz se presenta como el lugar donde convergen la paradoja 
del amor ofrecido hasta el final, la misericordia sobreabundante 
por nosotros y la resistencia nuestra a ese amor infinito. Lejos de 
un fatalismo sacrificial, la muerte de Jesús revela la decisión libre 
de amar hasta el extremo; es la lógica substitutiva del Siervo su-
friente del que habló el profeta Isaías (Is 42, 1-9; 49, 1-7; 50, 4-
11; 52, 13-53) que carga con la violencia para desactivarla, inau-
gurando una lógica nueva de reconciliación. La dimensión peda-
gógica de la cruz llama a formar la afectividad de los jóvenes: el 
amor auténtico pasa por la donación de sí y rehúye la instrumen-
talización del otro. 

La resurrección, fundamento del kerigma (centro del primer 
anuncio cristiano), no es un simple volver a vivir sino un paso 
cualitativo a una vida nueva y plena. El Resucitado se manifiesta 
con un cuerpo glorioso que mantiene las llagas: el dolor humano 
no es negado, sino transfigurado. Este dato resulta decisivo en una 



PATRICIO MERINO BEAS 

68 

cultura que busca anestesiar el sufrimiento: la fe cristiana no lo 
elimina, pero lo integra en la esperanza de la nueva creación. La 
libertad se despliega en el amor, se alcanza en la entrega. Se abre 
así un horizonte de sentido que es para los cristianos el corazón 
de la buena noticia: un evangelio para todos. Dios siempre tiene 
la última palabra frente al dolor, la muerte y lo que nos ahoga y 
esa palabra es el amor concreto de Jesús que está ahí para nosotros: 
el que murió resucitó por ti y para ti (1Cor 15, 3-4; Rm 8, 34; 
2Cor 5, 14-15; Jn 11, 25-26). 

La exaltación introduce el tiempo de la Iglesia: Cristo ascendió 
y reina a la derecha del Padre y envía el Espíritu, de modo que la 
historia avanza hacia la consumación. Educar en clave pascual sig-
nifica formar sujetos capaces de reconocer los iconos de resurrec-
ción en la realidad –gestos de perdón, experiencias de resiliencia, 
iniciativas de justicia– y de colaborar activamente con el desplie-
gue del Reino. 
 
“Tú eres el Cristo, el Hijo de Dios vivo” 

La confesión de fe cristológica, sellada en Nicea (325); Cons-
tantinopla (381) Calcedonia (451) y sintetizada en el Catecismo 
(464-469), afirma la unión hipostática, Jesucristo es una persona 
divina, verdadero Dios y verdadero hombre. Así se evidencia en 
los evangelios: la autoridad de Jesús para perdonar (Mc 2, 5-12), 
su dominio sobre la naturaleza (Mc 4, 35-41), su relación única 
con el Padre (Mt 11, 27) y la promesa de enviar el Espíritu (Jn 
14–16). Es el Señor (Jn 20, 28-29; Fil 2, 10-11) al que invocamos 
regrese (Maranatha, Ap 22, 20).  Nuestra fe en que Jesucristo, 



JESÚS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA 

69 

Hijo de Dios encarnado, es el Señor no constituye una abstrac-
ción. Esta verdad tiene consecuencias antropológicas y éticas de-
cisivas. Si el Hijo eterno se ha unido a nuestra carne, entonces la 
dignidad humana adquiere un valor incomparable y todo hori-
zonte de salvación reducido a la pura inmanencia se muestra in-
suficiente. Ello reclama una presentación del cristianismo no 
como sistema moral sino como acontecimiento de gracia que dig-
nifica y eleva, invitando a responder con libertad y gratitud. Y esta 
invitación pide una respuesta amorosa de nuestra parte: ser sus 
discípulos y discípulas. 
 
Discipulado y misión: pedagogía del encuentro 

Todo comienza con el encuentro personal con Jesucristo: 
quien se topa con Él descubre al mismo Dios y queda introducido 
en la relación filial del Hijo con el Padre. Episodios que nos na-
rran encuentros y diálogos de Jesús con sus discípulos, como los 
de Juan y Andrés, Felipe (Jn 1, 35ss; Jn 14, 9), los discípulos de 
Emaús (Lc 24, 13ss.) o la samaritana (Jn 4, 5ss.) muestran un 
mismo itinerario: encuentro → deseo de seguirlo (discipulado) → 
decisión de anunciarlo (misión) → participación gozosa en su 
vida. Hoy ese encuentro se hace posible, los discípulos de hoy lo 
muestran, lo vivimos en las comunidades cristianas, lo predica-
mos en la fe vivida en la Iglesia, sobre todo a través de la Escritura 
meditada, la liturgia –con la Eucaristía como culmen-, la oración 
personal y la caridad fraterna. ¿Te atreves a seguirlo? 

De este modo, el discípulo se vuelve inevitablemente misio-
nero. El que encuentra a Jesús lo quiere compartir. Como Andrés 



PATRICIO MERINO BEAS 

70 

que corre a decir “¡Hemos encontrado al Mesías!”, el amigo de 
Jesús comunica aquello que ha visto y oído. Para ello, el Señor 
forma interiormente a los suyos: los introduce en la oración (Pa-
dre nuestro: Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4), les revela el corazón del 
Reino con parábolas y bienaventuranzas (Mt 5, 1ss.), y los acom-
paña en crisis que purifican y robustecen la fe (Jn 6, 67-71). Ser 
discípulo-misionero, por tanto, exige un proceso formativo per-
manente y el discernimiento de los ambientes donde el Evangelio 
aún no ha sido anunciado. 

Ese camino está marcado por la conversión continua. La sama-
ritana y, sobre todo, Pedro ilustran que no basta una sola expe-
riencia inicial, las pruebas y caídas llaman a venderlo todo una y 
otra vez para adquirir el verdadero tesoro. Convertirse significa 
dejar que la gracia desmonte la autosuficiencia, abrazar la cruz y 
renacer en los sacramentos, especialmente en el Bautismo y la Re-
conciliación. Así se forja un discípulo humilde, vigilante ante la 
tentación, abierto a la misericordia y comprometido con la justi-
cia y el perdón fraterno. 

La relación con Cristo se alimenta cotidianamente en tres ám-
bitos inseparables: oración, Eucaristía y amor al prójimo. Orar es 
permanecer con el Amigo -como pidió Jesús a los Doce-, aprender 
del Padre Nuestro y dejar que el Espíritu ensanche el corazón. En 
la Eucaristía, la Palabra ilumina, el pan partido abre los ojos y el 
Resucitado renueva la esperanza, como en el camino de Emaús. Y 
el amor concreto al necesitado prolonga el movimiento de salida 
de Dios, descrito por el Papa Francisco y ratificado por León XIV, 
una Iglesia que manifiesta su amor por los más desposeídos y mar-
ginados por cualquier condición. 



JESÚS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA 

71 

En suma, ser discípulo-misionero es haber hallado en Cristo la 
Vida y caminar tras Él con fidelidad dinámica: encuentro cons-
tante, formación integral, conversión incesante y participación ac-
tiva en la misión. Así la existencia entera se vuelve vida eucarística, 
celebrativa y entregada, alegría que ningún ladrón ni polilla puede 
arrebatar (Mt 6, 19-20). 

 
Referencias  
Aguirre, R; Bernabé, C y Gil, C. (2009). Qué se sabe de Jesús de 

Nazaret. Verbo Divino – Estella. 
Benedicto XVI. (2007). Jesús de Nazaret I. Image.  
Benedicto XVI. (2011). Jesús de Nazaret II. Encuentro. 
Benedicto XVI. (2012). Jesús de Nazaret III: La infancia de Jesús. 

Planeta.  
Fernández, S. (2007). Jesús. Ediciones UC.  
Fernández, S. (2022). El descubrimiento de Jesús. Los primeros de-

bates cristológicos y su relevancia para nosotros. Sígueme-Edicio-
nes UC. 

León XIV. (2025). Delixit te. Editrice Vaticana. 
Merino, P. (2015). Tú eres el Cristo, el Hijo del Dios vivo. USTA. 





73 

Introducción a la Eclesiología 
JORGE CEBALLOS 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El termino Iglesia, proviene del griego Ekklesía qué significa 
los reunidos, los convocados. Este término es utilizado ya en el 
Antiguo Testamento para designar al pueblo escogido (Ex 19), y 
también en el Nuevo Testamento para expresar la reunión de las 
primeras comunidades cristianas (1Co 11, 18; 14, 19; 28, 34-35), 
por tanto, la Iglesia es el pueblo que Dios reúne en el mundo 
entero. La Iglesia de Dios existe en las comunidades locales y se 
realiza como asamblea Litúrgica (1Co 1, 2; 16, 1): En la 
celebración de la palabra de Dios (Sagradas Escrituras) Y en la 
comunión del Cuerpo de Cristo (Eucaristía).  

En el Antiguo Testamento se presentan imágenes que 
anticipan y revelan el misterio profundo e inagotable de la Iglesia. 
No obstante, en el Nuevo Testamento, estas figuras encuentran 
su pleno cumplimiento en Cristo, quien se manifiesta como la 
cabeza del nuevo pueblo, un pueblo que constituye su propio 
cuerpo.  

Las Sagradas Escrituras, tanto del Antiguo como del Nuevo 



JORGE CEBALLOS 

 

74 

Testamento, utilizan imágenes tomadas de la vida cotidiana –
como la agricultura, el pastoreo, la construcción y la familia– para 
referirse al misterio de la Iglesia. Estas figuras no solo evocan 
realidades humanas, sino que expresan profundas verdades sobre 
la identidad y misión eclesial. 

La Iglesia es redil: solo se accede a ella a través de Cristo, la única puerta (Jn 
10, 1-10). Él es el único mediador que da acceso al rebaño. 
La Iglesia es rebaño: Dios es su Pastor desde antiguo (Is 40,11; Ez 34,11-31), 
pero ahora es Cristo quien guía, alimenta y da la vida por sus ovejas. Él es el 
Buen Pastor (Jn 10,11), y como tal, gobierna con amor y entrega. 
La Iglesia es labranza o campo de Dios: Dios la plantó como viña (Is 5, 1-
7), y Cristo es la vid verdadera que da vida y fecundidad a quienes se 
mantienen unidos a Él (Jn 15,1-5). Permanecer en Cristo, mediante la Iglesia, 
es lo que permite dar frutos. 
La Iglesia es construcción de Dios: Cristo es la piedra angular desechada por 
los hombres, pero escogida por Dios como fundamento de su Pueblo (Sal 118, 
22; Mt 21, 42; Hch 4, 11). Sobre Él se edifica la Iglesia, sostenida por los 
apóstoles. Esta edificación recibe diversos nombres: Casa de Dios (1Tim 3,15), 
morada del Espíritu (Ef 2,19-22), tienda de Dios con los hombres (Ap 21,3), 
Templo Santo, Ciudad Santa, y Nueva Jerusalén. Todos los fieles son llamados 
a participar como “piedras vivas” en esta construcción. 
La Iglesia es esposa y madre: se presenta como la Esposa inmaculada del 
Cordero, unida a Cristo en una alianza indisoluble. Él se entrega a ella para 
amarla, santificarla y cuidarla (Ef 5, 25-29). También es la Jerusalén de arriba, 
nuestra madre (Ga 4, 26), embellecida para su esposo y símbolo de la plenitud 
escatológica. 

 

Origen, fundación y misión de la Iglesia  
La Iglesia tiene su origen en el designio eterno de la Trinidad. 

Desde antes de la creación del mundo, Dios quiso compartir su 
vida divina con el ser humano, elevándolo a la comunión con Él. 
Al crear al hombre a su imagen y semejanza, lo dotó de la 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

75 

capacidad de relacionarse con su semejante, y ese semejante 
último es el Dios Trino: Padre, Hijo y Espíritu Santo. Sin 
embargo, el pecado original rompió esa comunión, y por ello, 
Dios, fiel a su plan de amor, lo reconstituye a través de Jesucristo, 
quien convoca a todos los hombres a participar de su vida divina. 
Esta convocatoria universal es la Iglesia (del griego ekklesia: 
reunión). 

La historia de la salvación muestra cómo este plan se va 
realizando progresivamente. Comienza con la vocación de 
Abraham (Gn 12, 2), continúa con la elección de Israel como 
pueblo de Dios (Ex 19, 5-6), y encuentra su plenitud en 
Jesucristo, “la manifestación del misterio de Dios” (DV 4). A 
pesar de las infidelidades del pueblo (Os 1; Jr 2), los profetas 
anuncian una nueva y eterna alianza (Jr 31, 31-34), la cual se 
cumple plenamente en Cristo. 

Jesús lleva a cabo el plan del Padre: reunir a la humanidad en 
comunión con Dios y entre sí, superando las consecuencias del 
pecado. Esta misión la realiza por medio de actos fundacionales, 
que dan origen a la Iglesia: 

La predicación del Reino: Jesús proclama que el Reino está presente en Él 
mismo. Quienes acogen su palabra, entran a formar parte del Reino y del 
pequeño rebaño (Lc 12, 32), constituyendo la verdadera familia de Jesús (Mt 
12, 49). 
La elección de los Doce y el primado de Pedro: Jesús constituye una 
comunidad con estructura visible y jerárquica, con Pedro como cabeza (Mc 3, 
14-15). A ellos confía la misma misión que el Padre le encomendó: anunciar 
el Reino y ofrecer la salvación (Mt 10, 7-15). 
La institución de la Eucaristía y del sacerdocio: en la Última Cena, Jesús 
anticipa su sacrificio pascual al ofrecer su Cuerpo y Sangre (Lc 22, 19), 



JORGE CEBALLOS 

 

76 

instituyendo la Eucaristía. Al pedir a sus discípulos “haced esto en memoria 
mía”, instituye también el orden sacerdotal, para que su sacrificio se actualice 
en la historia (1Co 11, 24). 
El Misterio Pascual: la pasión, muerte, resurrección y glorificación de Cristo 
es el centro de la salvación. De su costado traspasado brota la Iglesia, así como 
Eva fue formada del costado de Adán (LG 3). 
La manifestación de la Iglesia en Pentecostés: finalizada la misión de Cristo, 
el Espíritu Santo es enviado sobre los discípulos. En Pentecostés, la Iglesia se 
manifiesta públicamente y comienza la misión de predicar el Evangelio a todos 
los pueblos (Mt 28, 19-20). El Espíritu permanece en ella como guía, 
otorgándole dones, carismas y gracias para su crecimiento y santificación. 

La Iglesia, comprendida como convocatoria para la salvación 
(AG 1-6), es misionera por naturaleza. Su camino es peregrino, 
viviendo en el exilio y aún lejos del Señor, consciente de que su 
plenitud solo se alcanzará al final de los tiempos, cuando Cristo 
regrese en la gloria de su Reino (LG 48). Entonces, todos los 
justos descendientes de Adán –desde el justo Abel hasta el último 
de los elegidos– serán congregados en la casa del Padre en una sola 
Iglesia universal (LG 2). 

La Iglesia es también misterio. Este término se refiere a 
realidades que, aunque parcialmente visibles, contienen aspectos 
ocultos que solo pueden ser comprendidos en la fe. En este 
sentido, la Iglesia posee una dimensión visible, constituida por 
una comunidad jerárquicamente estructurada (Papa, obispos, 
presbíteros, diáconos y laicos), y una dimensión invisible, como 
comunidad espiritual o cuerpo místico de Cristo. Ambas 
dimensiones, humana y divina, forman una única realidad en la 
que lo visible y lo invisible se entrelazan (LG 8). 

Este carácter misterioso de la Iglesia revela su identidad como 
espacio de unión entre Dios y los hombres. Es, en definitiva, la 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

77 

prolongación del misterio de Cristo, cuyo propósito es recapitular 
todas las cosas en Él (Ef 1, 10), uniendo a la humanidad y a toda 
la creación con Dios. Esta obra se realiza por medio del amor, esa 
caridad que nunca pasará (1Co 13, 8), y que garantiza también la 
unión entre los miembros de la Iglesia, como cuerpo de Cristo. 

San Pablo ilustra esta comunión profunda mediante la imagen 
del desposorio, describiendo la relación entre Cristo y la Iglesia 
como la de un esposo y su esposa (Ef 5, 25-27). A partir de esta 
unión, toda acción eclesial, ya sea sacramental o de enseñanza, 
tiene por finalidad conducir a los hombres a la comunión con 
Cristo y, a través de Él, con el Padre, que es la plenitud de la vida: 
la salvación. 

La figura que encarna de manera más perfecta esta fidelidad 
amorosa es María, la esposa sin mancha ni arruga (Ef 5, 27). Con 
su sí, fue la primera discípula que acogió plenamente la voluntad 
de Dios. Por ello, es modelo de lo que la Iglesia está llamada a ser: 
esposa de Cristo, discípula fiel y madre de todos los creyentes. 

Finalmente, la Iglesia es presentada como sacramento, es decir, 
como signo e instrumento de salvación universal. Es signo porque 
hace visible la unión íntima entre Dios y los hombres, y de los 
hombres entre sí. Y es instrumento porque actúa como medio 
eficaz, a través del cual Cristo continúa su obra de redención y 
lleva a cumplimiento el designio universal de salvación (1Tim 2, 
3-4). 

 
La Iglesia es 
Pueblo de Dios 

Dios no ha querido salvar al ser humano de manera individual 



JORGE CEBALLOS 

 

78 

y aislada, sino mediante la comunión entre las personas. Por ello, 
decidió formar un pueblo que lo conociera, le sirviera con una 
vida santa y viviera en alianza con Él. Este pueblo fue Israel, 
escogido y educado por Dios a lo largo de la historia, mediante 
una progresiva revelación de su ser y de su plan de salvación. Sin 
embargo, esta elección tenía un carácter preparatorio, ya que 
prefiguraba la nueva y definitiva alianza que sería instaurada en 
Cristo (1Pe 2, 9-10). 

Cristo, en efecto, ha convocado a hombres y mujeres de todos 
los pueblos, tanto judíos como gentiles, para formar un nuevo 
pueblo, no definido por criterios de sangre o etnia, sino por la fe 
y el nacimiento “del agua y del Espíritu” (Jn 3, 5-6). 

Este nuevo Pueblo de Dios se distingue claramente de 
cualquier otro grupo político, cultural o religioso por las 
siguientes características: 

1. Pertenencia exclusiva a Dios: es un pueblo adquirido por Dios para sí 
mismo (1Pe 2, 9). 
2. Incorporación por la fe y el bautismo: sus miembros no pertenecen a él 
por nacimiento físico, sino por la fe en Cristo y el bautismo. 
3. Cristo como cabeza: es un pueblo mesiánico cuya cabeza es Jesucristo (Col 
1, 18). 
4. Identidad basada en la filiación divina: su dignidad y libertad provienen 
del ser hijos de Dios. 
5. Ley del amor: su norma fundamental es el mandamiento nuevo, amar 
como Cristo nos ha amado (Jn 13, 34). 
6. Misión universal: está llamado a ser sal de la tierra y luz del mundo (Mt 5, 
13-16), es decir, signo de unidad, esperanza y salvación para todos. 
7. Destino final: su meta es la participación plena en el Reino de Dios. 

Este pueblo de Dios también participa de las tres funciones en 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

79 

las que el Padre ha constituido a Cristo, Sacerdote, Profeta y Rey, 
es decir, todo miembro que ha ingresado en este pueblo por 
medio del bautismo queda consagrado y participa de esta función 
y las responsabilidades de misión y servicio que derivan de ella, 
quedando consagrado por la unción del Espíritu Santo. 

1. Función profética: en cuanto a que se adhiere la fe, profundiza su 
comprensión y se hace testigo en medio del mundo. 
2. Función sacerdotal: la imagen de Cristo, Sumo Sacerdote. Todos los 
bautizados quedan consagrado como sacerdotes, los que están llamados a 
ofrecer por medio de sus obras, sacrificios espirituales. 
3. Función real: así como Cristo siendo Rey y Señor del Universo, ejercía su 
realeza sirviendo, “se hizo servidor de todos”. (Mt 20, 28) Todo bautizado 
debe reinar sirviendo especialmente a los pobres y a los que sufren a imagen de 
su Rey y Señor. 

 
Cuerpo de Cristo 

Jesús, desde el inicio de su labor, asoció a sus discípulos a su 
vida (Mc 1, 16-20) al Reino (Mt 13, 10-17) y a su misión, a 
través, de una comunión íntima, sin embargo, él habla de una 
comunión más íntima todavía que acontece por medio del 
seguimiento (Jn 15, 4-5) y la recepción de su cuerpo y sangre (Jn 
6, 56) esa misma comunión real e intensa se nos extiende y la 
alcanzamos hoy, por medio, del poder-gracia-auxilio que nos 
brinda el Espíritu Santo capacitándonos para ello desde el instante 
en que somos bautizados, pasando de este modo a formar parte 
del cuerpo de Cristo, un solo cuerpo, aun cuando sus miembros 
son diversos unos de otros, la unidad de este cuerpo prevalece en 
virtud del amor (LG 7). “En efecto, todos los bautizados en Cristo 
os habéis revestido de Cristo, ya no hay judío, ni griego, ni 



JORGE CEBALLOS 

 

80 

esclavo, ni libre, ni hombre, ni mujer, ya que todos vosotros sois 
uno en Cristo Jesús” (Ga 3, 27-28). 

Para esto, es de tener en mente que Cristo es la cabeza del 
cuerpo que es la Iglesia (Col 1, 18) Cristo como cabeza, dispensa 
a su Iglesia (Cuerpo de Cristo), la salvación traída por él. No 
obstante, para recibir aquel don es necesario estar asociado a él, 
que es la fuente de salvación. Por consiguiente, es menester 
esforzarse en asemejarse a su persona. “Hasta que Cristo esté 
formado en ellos” (Ga 4, 19). Pero para lograr aquello, Cristo 
provee nuestro crecimiento por medio de dones y servicio. Que 
nos permiten crecer y llegar hasta él. De este modo, Cristo y la 
Iglesia constituyen el Cristo total. Cabeza y cuerpo, una sola 
realidad, la Iglesia es una con Cristo. 

La Iglesia es presentada tanto en el libro del apocalipsis (Ap 22, 
17) y por el apóstol Pablo, como la esposa de Cristo (Ef 1, 4; 5, 
27), quien la ha asociado a sí, por medio, de una alianza nueva y 
eterna manifestada en una comunión íntima, posibilitada por el 
Espíritu (1Co 6, 15-17; 2Co 11, 2).  En este sentido, la Iglesia, 
como esposa, es llamada a vivir en unión con Cristo su esposo 
(Mc 2, 19), siendo santificada y cuidada por Él (Ef 5, 26-29), tal 
como un esposo cuida de su propio cuerpo. 
 
Templo del Espíritu Santo 

El Espíritu Santo, quien habita en la Iglesia como el templo 
del Dios vivo (2Co 6, 16), es el principio fundamental de su 
unidad, siendo la fuerza que posibilita su crecimiento y 
edificación. 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

81 

Ahora bien, ¿Cuáles son los lugares en los que el Espíritu Santo 
actúa y posibilita la unidad y el crecimiento de la Iglesia? 

En la Palabra de Dios (Hch 10, 32): es el Espíritu Santo quien da vida y 
eficacia a la Palabra de Dios, transformando a quienes la acogen. Esta acción 
une a los creyentes en el amor mutuo y permite que nuevos fieles se integren 
a la comunidad, formando así la Iglesia. 
En el bautismo: el Espíritu Santo actúa en este sacramento por el cual los 
hombres son introducidos al cuerpo de Cristo, que es su Iglesia, permitiendo 
así el crecimiento de esta. 
En los sacramentos: el Espíritu Santo actúa en los sacramentos, por medio de 
ellos sana las heridas que el pecado produce en el hombre y que se evidencian 
en todo acto de egoísmo, envidia y rivalidad. El Espíritu Santo es el que hace 
que en el hombre brote y se fortalezca el fruto del amor, con el cual es posible 
combatir dichos actos que dividen a los hombres entre sí. Dando como frutos 
la unidad en la Iglesia.  
En la gracia de los Apóstoles: el Espíritu Santo otorgó a los Apóstoles una 
gracia especial para llevar a cabo la misión que Cristo les encomendó. De 
manera similar, hoy dispensa esa misma gracia a los fieles que participan en la 
misión de la Iglesia, con el fin de que todos los hombres y mujeres puedan ser 
incorporados a ella. 
En las virtudes: el Espíritu Santo otorga las virtudes cardinales de fe, esperanza 
y caridad a todo fiel creyente, miembro del cuerpo de Cristo, haciéndolo capaz 
de obrar de forma recta y buena, propiciando de este modo la unidad, según 
la voluntad salvífica de Dios. 
En los Carismas: el Espíritu Santo otorga Gracias especiales a los fieles del 
cuerpo de Cristo, que reciben el nombre de Carismas, estos son dispensados 
por él en función del cumplimiento de distintas tareas realizadas dentro de la 
Iglesia ayudando a la renovación, fortalecimiento y construcción de esta. 

 
La Iglesia Una, Santa, Católica y Apostólica 

Cuatro son los atributos de la Iglesia que son inseparables y 
nos indica la esencia de la Iglesia y su misión. 



JORGE CEBALLOS 

 

82 

En primera instancia, la Iglesia es una, una por naturaleza, ya 
que nace de la unidad perfecta que existe en Dios, esta unidad 
estriba en la Communio Trinitaria, es decir, en la relación de 
amor y entrega reciproca que existe, entre el Padre, el Hijo y el 
Espíritu Santo. Asimismo, dicha unidad le viene dada a la Iglesia 
por el Hijo encarnado que, con su redención, reconcilió y unió al 
género humano con Dios. Formando de ese modo la unidad de 
todos los pueblos en un solo pueblo, en un solo cuerpo. 
Finalmente, es el Espíritu Santo quien realiza esta admirable 
comunión, por tanto, la Iglesia está llamada a reflejar y participar 
de esa comunión divina, orientada siempre hacia el mismo Padre. 

Esta unidad, no es una uniformidad, es decir, que todos sean 
iguales o piensen del mismo modo, sino que esta unidad, al 
valorar y reconocer la diversidad, favorece precisamente a la 
comunión, por tanto, habrá que decir que, así como en la 
Trinidad existe la diversidad de Personas y no anula la unidad, en 
la Iglesia ocurre lo mismo de modo analógico. Dado lo anterior, 
San Pablo nos invita a guardar la unidad del Espíritu con el 
vínculo de la paz (Ef 4, 3). 

El vínculo de la unidad es visible en los vínculos de comunión 
que resguardan y aseguran la unidad de la Iglesia (UR 2):   

1. La profesión de una misma fe recibida de los Apóstoles. 
2. Una única celebración común del culto divino, sobre todo de los 
sacramentos.  
3. La sucesión apostólica a través del sacramento del orden mantiene la 
unidad fraterna dentro de la familia de Dios. Por los vínculos presentes en 
la Iglesia Católica, se sostiene que la única Iglesia de Cristo, encomendada 
a Pedro y a los demás apóstoles para su expansión y gobierno, permanece 
en la Iglesia católica (Subsistit in), una comunidad dirigida por el sucesor 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

83 

de Pedro y los obispos en comunión con él (LG 8). 

La Iglesia reconoce que, en las comunidades cristianas no 
católicas, aunque separadas de la plena comunión, existen 
auténticos elementos de santificación y verdad. Estos bienes 
provienen de Cristo y orientan hacia la unidad. Por el bautismo, 
sus miembros están incorporados a Cristo, por lo que la Iglesia 
los reconoce como hermanos. 

La unidad de todos los cristianos, por la que oró el Señor (Jn 
17, 21), es un don que proviene de Cristo y, al mismo tiempo, 
una tarea confiada al Espíritu Santo. Para alcanzarla, se requiere 
una sincera conversión del corazón, la perseverancia en la oración, 
la caridad fraterna y el diálogo teológico.  

La Iglesia es santa, la unidad refleja la santidad de la Iglesia, 
cuyo origen es Dios Padre, santificada por el sacrificio de Cristo 
y vivificada por el Espíritu Santo. Aunque sus miembros son 
frágiles y pecadores, la Iglesia posee en plenitud los medios de 
salvación y propone como modelos de vida a la Virgen María, la 
toda Santa, y a los santos, testigos de la gracia divina. 

La Iglesia es católica, es decir, universal, en un doble sentido, 
posee íntegramente los medios de salvación confiados por Cristo, 
y ha sido enviada en misión a toda la humanidad (Mt 28, 19). 
Así, cada Iglesia particular (diócesis, eparquía) es católica cuando 
permanece unida a la Iglesia universal y en comunión con la 
Iglesia de Roma, que preside en la caridad. 

Todos los seres humanos están llamados a esta unidad católica. 
Quienes están plenamente incorporados a la Iglesia son aquellos 
que, poseyendo el Espíritu de Cristo, están unidos por los tres 



JORGE CEBALLOS 

 

84 

vínculos de unidad. Sin embargo, quienes no viven esta unidad 
de forma plena, permanecen en una cierta comunión imperfecta 
con la Iglesia católica. 

Respecto al pueblo judío y las religiones no cristianas, la Iglesia 
reconoce en el judaísmo un vínculo especial como pueblo elegido 
por Dios y receptor de su Palabra (Rm 9, 4-5). En cuanto a otras 
religiones, se destaca que todo lo verdadero y bueno en ellas 
proviene de Dios y puede preparar el camino hacia la acogida del 
Evangelio, contribuyendo a la unidad de la humanidad en Cristo. 

La salvación se encuentra en la Iglesia de Cristo, que subsiste 
en la Iglesia Católica. Esta ha recibido del Señor todos los medios 
de salvación –la Palabra, los sacramentos, la gracia, la oración, la 
caridad, el testimonio cristiano y el magisterio apostólico.  

La Iglesia es misionera porque ha sido enviada a anunciar el 
Evangelio a toda la humanidad. Esta misión, nacida del amor de 
Dios que desea que todos se salven (1Tim 2, 4), se realiza por la 
acción del Espíritu Santo y se encarna en el testimonio de los 
fieles, incluso hasta el martirio. 

Finalmente, la Iglesia es apostólica en tres sentidos, está 
fundada sobre los Apóstoles (Ef 2, 20), conserva y transmite 
fielmente su enseñanza (2Tim 1, 13-14), y continúa siendo 
guiada por sus sucesores, los obispos, en comunión con el sucesor 
de Pedro. Esta sucesión apostólica, transmitida por el sacramento 
del orden, asegura la continuidad de la fe y la misión confiada por 
Cristo: “Como el Padre me ha enviado, así también os envío yo” 
(Jn 20, 21). 

 



INTRODUCCIÓN A LA ECLESIOLOGÍA 

85 

La Iglesia como misterio de comunión en Cristo, sacramento 
de salvación, llevado a cabo en la Iglesia sinodal 

La Iglesia nace del plan de salvación del Padre y se realiza en 
Cristo. Cristo une a la Iglesia a su misión de comunión entre Dios y 
las personas. Como Pueblo de Dios guiado por el Espíritu Santo, la 
Iglesia es signo de unidad, especialmente en su forma sinodal, donde 
todos caminan y participan juntos. Para vivir esta comunión, la 
Iglesia propone elementos esenciales que orientan a sus miembros. 

1. La escucha, donde nos escuchamos todos: implica el oírnos mutuamente, 
atender la tradición de la fe, leer los signos de los tiempos “con la mente y el 
corazón abiertos, sin prejuicios” (SGSO 2.2;2,3), para así “escuchar al pueblo 
de Dios, y con él, su clamor” (Francisco, 2015) 
2. El discernimiento: donde lo escuchado se integra para comprender lo que 
Dios nos dice a todos, permitiendo que el discernimiento comunitario 
fortalezca comunidades “florecientes y resistentes para la misión” (SGSO 2.2). 
3. La participación: promoverla implica abrirse al diálogo con voces diversas 
porque “Dios habla a menudo a través de las voces de aquellos que podemos 
excluir, desechar o descartar fácilmente” (SGSO 2.2).  

La Iglesia es comunión en Cristo y sacramento de salvación. El 
Pueblo de Dios, al escuchar la Palabra, puede discernir la voz del 
Espíritu en la comunidad y en la historia. La acción conjunta de 
la Palabra y del Espíritu guía y renueva continuamente a la Iglesia 
y a cada creyente en fidelidad a Jesucristo (Merino, 2024). 

 
Referencias  
Concilio Vaticano II. (1965). Ad Gentes. Editrice Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Dei Verbum. Editrice Vaticana.  
Concilio Vaticano II. (1965). Lumen Gentium. Editrice Vaticana.  



JORGE CEBALLOS 

 

86 

Concilio Vaticano II. (1965). Unitatis Redintegratio. Editrice 
Vaticana.  

Francisco. (2015). Discurso en la ceremonia de conmemoración del 
50º aniversario de la institución del Sínodo de los Obispos. Ciudad 
del Vaticano.  

Iglesia Católica. (1997). Catecismo de la Iglesia Católica. Editrice 
Vaticana.  

Merino, P. (2024). Sinodalidad y ecumenismo. La formación 
ecuménica aporta a la formación sinodal. Anales de Teología, 
26(1), 52–62.  

Secretaría General del Sínodo de los Obispos. (2021). 
Vademécum para el Sínodo sobre la Sinodalidad: Por una Iglesia 
sinodal: comunión, participación y misión. Ciudad del Vaticano. 



87 

Historia de la Iglesia: breve introducción 
MANUEL GERARDO GÓMEZ MENDOZA 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El papa Francisco en la “Carta sobre la renovación del estudio 
de la historia de la Iglesia” del 24 de noviembre de 2024, invita a 
prestar especial atención a la Historia de la Iglesia, pues lo 
considera un medio para conocer lo que llamó la Iglesia real. 
Afirma que, para ello es necesario despertar “una real sensibilidad 
histórica”, no solo para reconocer el camino recorrido, sino 
también “para poder amar a la que verdaderamente existe, y que 
ha aprendido y continúa aprendiendo de sus errores y de sus 
caídas” (Francisco, 2024). 

Este texto tiene como objetivo ofrecer una visión clara y 
sintética sobre el recorrido histórico de la Iglesia Católica. Se 
enfoca en los hitos más significativos con el propósito de trazar las 
líneas fundamentales que han marcado la existencia y la evolución 
de la Iglesia a lo largo de los siglos. De este modo, se busca obtener 
una comprensión más clara de cómo la Iglesia ha intentado 
cumplir su misión a lo largo del tiempo. Antes de profundizar en 
los temas, es importante señalar que la historia de la Iglesia es una 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

88 

disciplina histórico-teológica cuyo aspecto central es la 
comunidad que fue fundada por Jesucristo que vive y se desarrolla 
en la historia. En este contexto, la Iglesia tiene la tarea explícita 
de anunciar el Evangelio a todas las personas (Mt 28, 19). Por lo 
tanto, la historia eclesial abarca el desarrollo histórico del anuncio 
del Evangelio a lo largo de los siglos, las diversas manifestaciones 
de fe y las complejas relaciones con las estructuras humanas, así 
como, los éxitos y fracasos que ha enfrentado en la historia. 

En la Historia de la Iglesia, el tiempo se concibe de manera 
lineal, comenzando con la fundación de la Iglesia en el evento de 
Pentecostés y culminando en la Parusía, que es la segunda venida 
del Señor y la consumación final.  

Antes de desglosar los diversos periodos, conviene considerar 
dos aspectos de los orígenes, que exigen una atenta consideración 
histórica. Primero, la existencia del Jesús histórico, que se 
evidencia por medio de los evangelios, que da información sobre 
los lugares y personajes históricos de la época como el rey Herodes 
y Poncio Pilato. Además, los historiadores romanos, como Plinio 
el Joven, Suetonio y Flavio Josefo, dieron testimonio de su 
existencia, pues mencionan a un líder religioso y su comunidad, 
que coinciden con las características del Jesús de los evangelios y 
sus apóstoles. Esto constituye una clara constatación histórica de 
su existencia. 

 
Periodo Antiguo (S. I-V) 

Después de que Jesús ascendió al cielo, los discípulos se 
encontraron en una situación completamente nueva. Al 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

89 

despedirse, el Señor les confió una misión concreta: los envió a 
anunciar el Evangelio a toda la humanidad (Mt 28, 18; Mc 16, 
15). En el acontecimiento de Pentecostés, los apóstoles recibieron 
los dones del Espíritu Santo, lo que marcó el comienzo de la 
Iglesia como una comunidad de creyentes con un propósito claro: 
proclamar el Evangelio. Jesús dejó indicaciones claras respeto de 
su voluntad para la organización de la Iglesia, como el encargo 
otorgado a Pedro, para que liderara a los doce y guiara a la 
comunidad: “Tú eres Pedro, y sobre esta piedra edificaré mi 
Iglesia” (Mt 16, 18). Además, dejó un modelo de comunidad que 
se refleja en las figuras del “buen pastor” (Jn 10, 11) y en la unidad 
del rebaño (Jn 10, 16). De este modo, como testigos privilegiados 
de la revelación divina, establecieron la praxis litúrgica y el 
ejercicio ministerial en la comunidad.  

En el Concilio de Jerusalén (49/50 d.C.), se reunieron los doce 
apóstoles y Pablo. El concilio determinó que los gentiles que se 
convertían al cristianismo quedaban exentos del cumplimiento 
estricto de la Ley Mosaica. A partir de esta resolución, el 
cristianismo comenzó a expandirse desde Jerusalén, Antioquía y 
Roma.  

En la década de los 60, Pedro presidía la comunidad de Roma 
y Pablo realizó su último viaje a esa ciudad, ambos fueron 
martirizados en la persecución de Nerón. Entre finales del siglo I 
y el III, muchos cristianos sufrieron persecuciones y murieron 
mártires, dando testimonio de su fe. La razón principal de las 
persecuciones fue que los cristianos se negaban a rendir culto al 
emperador como si fuera una deidad, ya que ellos adoraban sólo 
al Dios cristiano. Estas persecuciones cesaron con el edicto de 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

90 

tolerancia de Galerio en el año 311, momento en que ya había 
cristianos en todos los estratos sociales. 

Posteriormente, el cristianismo comenzó a consolidarse como 
la religión oficial del Imperio. El emperador Constantino, 
después de vencer a Majencio en la batalla del Puente Milvio 
(312), promulgó el edicto de Milán (313), que garantizaba la 
libertad religiosa y, a partir de entonces, la Iglesia pasó a contar 
con el apoyo imperial. En el año 330, el emperador trasladó la 
capital del Imperio a Bizancio y la renombró como ciudad de 
Constantinopla, la “Nueva Roma”, desde entonces esta ciudad se 
convirtió en el centro de la cristiandad de oriente.  

En el reinado de Teodosio I, se declaró el cristianismo como la 
única fe del Estado (380). Esta relación Iglesia-Estado se mantuvo 
hasta la caída del Imperio Romano de Occidente en el año 476, 
cuando Rómulo Augústulo fue depuesto. El colapso del imperio 
se debió a diversas causas, como el desgaste institucional, 
problemas fiscales y las invasiones de los pueblos bárbaros. En este 
contexto, la Iglesia y sus obras quedaron desprotegidas, a pesar de 
ello, el cristianismo permaneció como el principal referente 
religioso y cultural de la población. 

Vale destacar que en este periodo la teología fue estableciendo 
las bases dogmáticas de la fe. A lo largo de los primeros siglos 
surgieron diversas controversias debido a errores en las 
interpretaciones erróneas de la doctrina, lo que llevó a numerosos 
autores y escuelas de teología, como las de Alejandría, Roma y 
Antioquía, a defender y precisar la compresión de la Revelación.  



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

91 

En los primeros concilios ecuménicos (entre los siglos IV-IX) 
la Iglesia, tanto de occidente como de oriente, fue clarificando 
progresivamente la doctrina y el dogma cristiano frente a las 
herejías. El concilio de Nicea (325) afirmó la consubstancialidad 
del Padre con el Hijo contra el arrianismo; Constantinopla (381) 
proclamó la divinidad del Espíritu Santo. En Éfeso (431) se 
defendió la maternidad divina de María frente al nestorianismo. 
En Calcedonia (451) se definieron las dos naturalezas, humana y 
divina, de Cristo y en el concilio de Constantinopla (680-681) se 
afirmaron sus dos voluntades correspondientes a cada naturaleza. 
La aclaración de la doctrina permitió una comprensión más 
profunda de la Revelación y de cómo la humanidad lograba la 
salvación por los méritos de Cristo. Además, durante estos 
concilios se establecieron diversas normas disciplinares y de 
gobierno, y se confirmó la validez del culto a las imágenes en el 
concilio de Nicea (787).  
  
Edad Media (S. V-XV) 

La Edad Media abarca desde finales del siglo V hasta el siglo 
XV. Después de la caída del Imperio Romano (476); varios 
pueblos, a los que se les llamaba “bárbaros”, por no haber formado 
parte del extinto imperio. Existen diversos testimonios sobre la 
conversión de los pueblos bárbaros al cristianismo, un ejemplo 
notable fue la conversión del rey de los francos, Clodoveo. Casado 
con la princesa cristiana Clotilde de Borgoña (482), se convirtió 
al cristianismo tras su triunfo sobre los germanos en la Batalla de 
Tolbiac (496). Este triunfo lo interpretó como un favor del Dios 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

92 

cristiano. Así, se convirtió en el primer rey bárbaro en adoptar el 
cristianismo, lo que facilitó la cristianización de los otros pueblos. 

En el siglo VIII, el cristianismo se expandió con gran ímpetu 
en Europa gracias a la labor misionera de San Bonifacio, un monje 
de la abadía de Nursling (Inglaterra), conocido como el Apóstol 
de Alemania. Tras cruzar el continente, llevó a cabo misiones 
itinerantes en la región germana. Como delegado Pontificio, 
fundó varias diócesis y monasterios; además, a mediados de siglo 
celebró sínodos y organizó el concilio germánico en el reino 
franco oriental. Él mantuvo una relación cercana con Carlos 
Martel, el mayordomo de la casa de los Austrias. Pipino el Breve, 
el hijo de Martel y sucesor de su padre, fue el primer carolingio 
en convertirse en rey y recibió una formación cristiana. Él apoyó 
la obra de San Bonifacio e hizo una generosa donación territorial 
al papa Esteban II (756), que dio origen a los Estados Pontificios.  
Carlomagno, hijo de Pipino, en la Navidad del año 800, fue 
coronado emperador en Roma por el papa León III. Tras ello, él 
se concebía como el protector del pueblo cristiano. De este modo, 
nació un nuevo imperio de inspiración cristiana, que integró 
política y religiosamente a Europa. Su linaje y las nuevas dinastías 
mantuvieron una estrecha relación con la Iglesia. 

A mediados del siglo XI, ocurrió el cisma de Oriente, que 
marcó la separación entre Roma y Constantinopla. Esta ruptura 
fue el resultado de un largo proceso de distanciamiento y 
tensiones acumuladas. En el ámbito geopolítico, la presencia de 
los normandos en el sur de Italia incrementó la desconfianza tanto 
en la cristiandad oriental como en la occidental, lo que intensificó 
las fricciones entre ambas regiones. En el terreno teológico, uno 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

93 

de los puntos de conflicto fue la divergencia en torno a la 
procedencia del Espíritu Santo: para Occidente, procede del Padre 
y del Hijo (Filioque), mientras que, para Oriente, procede del 
Padre. Asimismo, había diferencias en el uso del pan sin levadura 
en la Eucaristía y en la cuestión de la jurisdicción universal del 
obispo de Roma. El punto culminante de esta tensión se dio en 
1054, cuando el enviado del papa, el Cardenal Humberto Silva, 
excomulgó al Patriarca Miguel Cerulario, quien respondió con 
una contra-excomunión. Tras este suceso, el cristianismo quedó 
dividido entre Occidente y Oriente. Las relaciones oficiales se 
normalizaron sólo tras el Concilio Vaticano II. 

En el segundo tercio del siglo XI, tuvo lugar la llamada lucha 
por las investiduras, que consistió en la interferencia de la nobleza 
en la designación de cargos eclesiásticos, desplazando a la 
autoridad eclesial, que provocó la relajación del clero. Ante ello, 
el Papa Gregorio VII impulsó una reforma destinada a garantizar 
la independencia y la libertad jurídica de la Iglesia frente al estado. 
En 1075, promulgó el Dictatus papae, donde afirmaba que el papa 
era el líder supremo de la cristiandad. Esto generó una gran 
tensión con el emperador del Sacro Imperio Romano Germánico, 
Enrique IV, quien inicialmente se negó a someterse a la autoridad 
papal. Desde ese entonces, el poder civil quedaba subordinado al 
eclesiástico. 

Debido al avance musulmán en Oriente y su presencia en 
Tierra Santa, el papa Urbano II, durante el concilio de Clermont 
en 1095, hizo un llamado a la cristiandad para liberar esos 
territorios de los musulmanes. Así, se llevaron a cabo seis cruzadas 
hasta 1254, las cuales no lograron recuperar los lugares santos.  



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

94 

El siglo XIII fue testigo de dos eventos muy importantes: el 
surgimiento de las órdenes mendicantes y el desarrollo de la 
escolástica. Los mendicantes transformaron la vida religiosa al 
adoptar una vida de pobreza y predicación itinerante, ofreciendo 
una alternativa fresca a la vida monástica tradicional. Surgieron 
las órdenes franciscana y carmelita (1209), la dominicana (1216) 
y la agustina (1243), marcando un verdadero impulso de reforma 
espiritual en la vida religiosa. La escolástica también floreció en 
este siglo. Fue una corriente filosófico-teológica que buscaba 
armonizar la filosofía clásica con la teología, tomando como base 
la filosofía de Aristóteles. En este contexto, se fundaron 
universidades en Italia, Francia, España e Inglaterra.  

En el siglo XIV, por las tensiones entre el papa Bonifacio VIII 
y la corona francesa, especialmente con el rey Felipe IV y la 
nobleza, la sede del papado fue trasladada a la ciudad de Aviñón, 
donde permaneció desde 1309 hasta 1377. Este acontecimiento 
reflejó la influencia que ejercía la corona francesa en los asuntos 
de la Iglesia. Dicho traslado fue la antesala del llamado Cisma de 
Occidente. Este cisma se refiere a una crisis que tuvo lugar entre 
1378 y 1417. Todo comenzó en 1378, cuando en Roma se eligió 
papa a Urbano VI; pocos meses después, en Francia se eligió a un 
nuevo papa, Clemente VII, con sede en Aviñón. Las tensiones y 
el creciente nacionalismo entre Roma y Francia influyeron 
decisivamente en la elección de los cardenales. Como resultado, 
la cristiandad quedó profundamente dividida. Para encontrar una 
solución, se optó por un enfoque conciliar. En 1409, se convocó 
el concilio de Pisa, que declaró depuestos a ambos papas y eligió 
a un tercero, Juan XXIII, quien no logró unir a la Iglesia. 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

95 

Finalmente, se llevó a cabo el concilio de Constanza (1414-1418), 
que decidió destituir a los dos papas y eligió a Martín V, quien 
asumió la dirección de la Iglesia, poniendo fin al conflicto papal. 
Más tarde, el concilio de Basilea (1431-1449) condenó la herejía 
de Juan Huss y buscó la reconciliación entre la Iglesia latina y la 
griega.  

Al final de la Edad Media, la Iglesia, a pesar de su notable 
desarrollo institucional y cultural, concluyó el periodo con su 
autoridad visiblemente debilitada por los conflictos internos. 

 
Periodo Moderno (S. XV-XVIII) 

La transición de la Edad Media a la Edad Moderna estuvo 
marcada por tres eventos cruciales que marcaron el cambio de 
época, la caída de Constantinopla en 1453 en manos de los turcos 
otomanos, la invención de la imprenta y el descubrimiento de 
América en 1492, acontecimientos que cambiaron la vida, 
cultura, religiosidad y la economía mundial. A esto se sumó el 
florecimiento del Renacimiento, el movimiento espiritual 
conocido como la Devoción Moderna y el humanismo que 
prosperó en los Países Bajos, donde Erasmo de Róterdam se 
destacó como uno de sus principales representantes. 

En el contexto del siglo XVI, surgió un movimiento conocido 
como la Reforma, que planteaba críticas y propuestas para 
reconfigurar la Iglesia Católica, especialmente en lo que respecta 
a la autoridad del papa. Este proceso comenzó con las enseñanzas 
del agustino Martín Lutero en Alemania, quien cuestionó la 
práctica de la venta de indulgencias, rechazó algunos sacramentos 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

96 

y criticó la autoridad papal. Por su parte, Ulrico Zwinglio en 
Zúrich abogaba por la obediencia al poder civil; mientras que, en 
Ginebra, Juan Calvino impulsó una estructura eclesial 
disciplinada y acentuó la doctrina de la predestinación. Todos 
ellos compartían la creencia de que la escritura era la única fuente 
de revelación y que la salvación se alcanzaría sólo a través de la fe 
y la gracia. Asimismo, en 1534 el rey Enrique VIII de Inglaterra, 
rompió con Roma. Al no conseguir la anulación de su 
matrimonio con Catalina de Aragón, para casarse con Ana 
Bolena, decidió separarse de la Iglesia y proclamarse cabeza de la 
Iglesia en Inglaterra. 

En este contexto, la Iglesia Católica convocó el Concilio de 
Trento (1545-1563) como una respuesta a las críticas y a la 
postura teológica de los protestantes. Durante este concilio, se 
definió de manera clara que las fuentes de la Revelación son la 
Sagrada Escritura y la Tradición, y que la salvación se alcanza 
tanto por la fe como por las obras. También se desarrolló una 
teología renovada sobre los sacramentos y se reorganizó la 
estructura y disciplina de la Iglesia. Después del Concilio, la 
Iglesia entró en una etapa conocida como la Contrarreforma o 
“reforma católica”, en la cual reafirmó su postura teológica-
pastoral ante las críticas protestantes.  

El papa Pío V (1566-1572), desempeñó un papel crucial en la 
implementación del Concilio de Trento, conocido como la 
reformatio in capite, que se refiere a la reforma desde la autoridad 
central de la Iglesia. Pío V aplicó lo estipulado por el concilio; de 
este modo, los obispos debían residir en sus diócesis y visitar las 
parroquias. Además, los religiosos fueron llamados a permanecer 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

97 

en sus claustros, de acuerdo con las reglas de sus órdenes. 
También promulgó el catecismo, el breviario y el misal. Junto a 
estas iniciativas, fue significativa la publicación de la Biblia en su 
versión oficial, la Vulgata Sixtina en 1590, así como la creación 
de la Congregación de Propaganda Fide en 1622, cuyo objetivo 
era promover las misiones en diferentes territorios.  

El proyecto misionero católico fue amplio y complejo. 
Después de los descubrimientos y exploraciones en diferentes 
continentes, la tarea misionera adquirió una dimensión global. 
Las misiones en los territorios de España y Portugal se 
desarrollaron bajo el marco del Patronato Regio, que consistía en 
una serie de privilegios papales otorgados a los reyes sobre los 
territorios conquistados, que les obligaba a patrocinar la 
cristianización de esos territorios. Los mendicantes, especialmente 
los franciscanos, desempeñaron un papel crucial en América, 
primero a través de sus provincias y luego desde los colegios 
misioneros de Propaganda Fide. Un aspecto importante de las 
misiones en América fue la defensa de los derechos de los 
indígenas en el contexto jurídico colonial, entre quienes destaca 
la figura emblemática de Bartolomé de las Casas.  

Los Jesuitas también establecieron misiones en diversas 
regiones de América, como México, Moxos, Chiquitos, Chiloé y 
Paraguay. Sin embargo, esta labor se vio interrumpida cuando los 
religiosos fueron expulsados en 1767. Además, hubo misiones 
significativas en India, China y Japón, donde destacan figuras 
como los jesuitas Francisco Javier, Roberto Nobili y Matteo Ricci, 
quienes desarrollaron un método de adaptación a esas culturas, 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

98 

conocido como los “ritos chinos y malabares”. Este método, sin 
embargo, fue suprimido a principios del siglo XVIII.  

 
Periodo Contemporáneo (S. XVIII-XX) 

En el siglo XVIII, el movimiento de la Ilustración defendía que 
la razón debía ser la base del pensamiento y del progreso. Hacia 
finales de ese siglo, su influencia trajo consigo cambios 
significativos en la relación entre la Iglesia y el Estado, 
manifestándose en actitudes de oposición a lo religioso en varios 
lugares. El duque Pedro Leopoldo de Florencia al asumir el trono 
con la intención de reformar la vida en Toscana, implementó una 
serie de medidas que buscaban reducir los privilegios eclesiásticos. 
Por su parte, el rey José II de Austria, a través de su reforma 
conocida como josefinismo, ejerció un mayor control sobre la 
Iglesia, convirtiendo al emperador en el llamado “el rey sacristán”. 
En España, Carlos III llevó a cabo la Reforma Borbónica, que 
también buscaba un mayor control sobre la Iglesia; una de sus 
acciones más notables fue la expulsión de los Jesuitas (1767) y la 
presión para que el papa Clemente XIV suprimió la orden en 
1773.  

En Francia, la Ilustración había tenido un gran auge. No fue 
hasta 1789 que la Revolución Francesa puso fin al absolutismo. 
Aunque al principio la revolución no se oponía a la religión, su 
estrecha conexión con el poder la llevó a enfrentarse a la Iglesia. 
En 1790, se aprobó en Francia la ley sobre la Constitución Civil 
del Clero, que buscaba integrar a la Iglesia en el sistema estatal. 
Los clérigos que se opusieron a esta ley se vieron forzados a actuar 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

99 

en la clandestinidad. Las tensiones con el papa aumentaron con 
Napoleón Bonaparte, quien, tras un golpe de Estado en 1799, se 
convirtió en el Primer Cónsul de la República. Dada la tradición 
religiosa de Francia, consideró necesario establecer vínculos con 
la Iglesia y firmó un concordato con Roma en 1801. Sin embargo, 
como parte de su ambiciosa campaña militar en Europa, 
Napoleón invadió Roma en 1808 y secuestró al papa Pio VII. 

En el Congreso de Viena (1815), se reorganizaron los estados 
europeos. Aunque la Iglesia recuperó los Estados Pontificios, esta 
reorganización llevó a la cristiandad a enfrentar un proceso de 
secularización que implicó la expropiación de bienes en muchos 
países. No obstante, la Iglesia también se liberó de las 
intromisiones de la nobleza. En este contexto, se hizo evidente la 
oposición anticlerical de las sociedades secretas y la 
francmasonería, que se oponían a la Iglesia como entidad 
espiritual con principios monárquicos.  

En este escenario, fue elegido Pío IX en 1846, quien tuvo que 
enfrentar tensiones del proceso de unificación italiana liderado 
por Víctor Manuel II, proclamado rey de Italia en Turín en 1861. 
En 1864, el papa publicó el Syllabus Errorum y la encíclica Quanta 
cura, en las que condenó las principales tesis del mundo moderno, 
como el liberalismo, el modernismo, el relativismo moral, la 
secularización y la emancipación política, con el fin de proteger la 
fe. Asimismo, convocó al Concilio Vaticano I (1869-1870) para 
dar unidad a la Iglesia. En este concilio se reafirmó la infalibilidad 
pontificia. El concilio se vio interrumpido por la invasión de 
Víctor Manuel, quien anexó Roma en 1870, poniendo fin al 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

100 

poder temporal de los papas y dejándolos únicamente con la 
autoridad espiritual. 

En esta nueva coyuntura, fue electo papa León XIII (1878), 
como líder espiritual de la cristiandad católica. Ante las 
consecuencias de la Revolución Industrial, que trajo riqueza solo 
para unos pocos y empobrecimiento para la gran mayoría de la 
población, el papa promulgó, en 1891, la encíclica Rerum 
Novarum. Este documento defendió los derechos de los 
trabajadores, abordó las cuestiones sociales desde una perspectiva 
católica y sentó las bases de la Doctrina Social de la Iglesia. 
Además, León XIII promovió el tomismo, renovó la teología y 
fortaleció la diplomacia pontificia.  

En el siglo XX, la Iglesia vivió momentos decisivos. El papa 
Pío X (1903-1914) impulsó la codificación del Derecho 
Canónico, que se completó en 1917, ofreciendo un marco 
jurídico coherente que facilitó la reorganización territorial de la 
Iglesia, con nuevas diócesis, vicariatos y arquidiócesis en diversas 
regiones. 

 Frente a los totalitarismos del siglo XX, la Iglesia tuvo que 
enfrentar regímenes como el fascismo en Italia (1922-1945), el 
nazismo en Alemania (1933-1945) y el estalinismo en la Unión 
Soviética (1924-1953). En contextos de fuerte presencia católica, 
la Iglesia sufrió limitaciones en su libertad religiosa y 
expropiaciones de bienes. El papa Pío XI respondió con la 
encíclica Non abbiamo bisogno (1931) contra el fascismo, Mit 
brennender Sorge (1937) contra el nazismo y Divini Redemptoris 
(1937) contra el comunismo ateo.  



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

101 

En los siglos XIX y XX se produjo un despertar misionero. 
Tras perder España y Portugal el monopolio misionero, crecieron 
las expediciones y el interés por evangelizar en todos los 
continentes. Se puso especial énfasis en la educación como medio 
de evangelización. Propaganda fide asumió un rol decisivo. El 
papa Benedicto XV, en la encíclica Maximum illud (1919), hizo 
una autocrítica y pidió fomentar el clero local. Para difundir 
noticias misioneras, en 1926 creó la Agencia Fides. Desde Roma 
se promovió la formación de las iglesias locales organizadas, 
promoviendo lo que luego se denominará inculturación. 

Uno de los cambios más significativos que experimentó la 
Iglesia en el siglo XX fue, sin duda, el Concilio Vaticano II. En 
1959, el papa Juan XXIII convocó este evento crucial con el 
objetivo de llevar a cabo un aggiornamento, que se traduce como 
una adaptación de la Iglesia a un mundo moderno en constante 
cambio, buscando renovar el apostolado y la unidad entre los 
cristianos. El concilio se llevó a cabo entre 1962 y 1965, 
reuniendo a más de 2.400 participantes. Su enfoque fue pastoral 
y eclesiológico, abordando temas como la Revelación, la liturgia, 
la Iglesia como Pueblo de Dios y su relación con el mundo. 
También se debatieron cuestiones como la educación, la libertad 
religiosa y las relaciones con las iglesias no católicas. Este fue el 
primer encuentro católico a nivel mundial que abrió las puertas 
de la Iglesia a una nueva era. El papa Pablo VI cerró el concilio e 
inició el proceso de implementación. 

Asimismo, el papa Juan Pablo II continuó con la reforma de la 
Curia, publicó el nuevo Código de Derecho Canónico (1983) y el 
nuevo Catecismo (1992). Además, jugó un rol importante en la 



MANUEL GÓMEZ MENDOZA 

102 

caída del comunismo en Europa Central y Oriental. Asimismo, 
trabajó por la unidad de la Iglesia apoyando a las diversas 
conferencias episcopales, un signo de ello fueron sus 104 viajes 
apostólicos a los diversos países del mundo. 

En América Latina, la recepción de este proceso de 
transformación de la Iglesia con especial atención. Como 
antecedentes importantes citamos el Concilio Plenario 
Latinoamericano convocado por el papa León XIII, celebrado en 
Roma en 1899, y la I Conferencia General del Episcopado 
Latinoamericano, ocasión en la que también se fundó el Consejo 
Episcopal Latinoamericano (CELAM). Tras el Concilio Vaticano 
II se celebraron importantes asambleas continentales que 
asumieron sus orientaciones: la II Conferencia General de 
Medellín en 1968, la III Conferencia General en Puebla en 1979, 
la IV Conferencia General de Santo Domingo en 1992 y la V 
Conferencia General de Aparecida en 2007.  

Desde el Concilio Vaticano II se han celebrado diversos 
Sínodos convocados por los papas con el fin de reflexionar sobre 
temas particulares y actuales. Las conclusiones han dado lugar a 
diversas exhortaciones apostólicas, con orientaciones claras en 
cuestiones específicas como la evangelización, catequesis, familia, 
laicos, ecología, entre otros. 

 Para finalizar, se puede decir que, tras revisar los hitos más 
relevantes de la historia de la Iglesia, podemos reconocer cómo 
esta comunidad, fundada por Jesucristo, ha vivido su misión a lo 
largo del tiempo, renovando continuamente su servicio al 
Evangelio a la luz de los signos de los tiempos. 



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCIÓN 

103 

Referencias  
Francisco, (2024). Carta del Santo Padre sobre la renovación del 

estudio de la historia de la Iglesia. 
Franzen, A. (2009). Historia de la Iglesia. Sal Terrae. 
Llorca, B. (Ed.). (1951). Manual de historia eclesiástica. Labor.  
Loboa Juan María y Llorca, B. (Eds.). (2004). Historia de la Iglesia 

católica. V: Edad Contemporánea. BAC.  
Patiño, J. U. (2004). Historia de la Iglesia.: La Iglesia, comunidad 

e institución: protagonista de la historia - Siglos I - VII (I). San 
Pablo.  

Ramos-Lissón, D. (2009). Compendio de historia de la Iglesia 
antigua. EUNSA. 





105 

La vida en comunión 
JUAN CARLOS INOSTROZA 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El desarrollo de una terminología 
La palabra ecología aparece por vez primera en 1866 en una 

nota de pie de página, en una obra de Ernst Haeckel, sustituyendo 
a la palabra biología. Se trataba de un término nuevo formado a 
partir de dos palabras griegas, oikos (casa) y logos (saber), y significa 
ciencia del hábitat. Hábitat es un término que alude al lugar en 
que se dan las condiciones idóneas para la vida y desarrollo de 
cada ser vivo. Así, la ecología surgió como un saber en el ámbito 
de la Biología. Hacia los a los años 1950, se elaboró el concepto 
de ecosistema para referirse al estudio de las interacciones entre el 
medio físico y las especies. Rápidamente se extendió el concepto, 
pasando del ámbito vegetal y animal al humano y social y se acuñó 
el concepto de ecología humana. 

En los escritos de la Iglesia, el término ecología ha sido 
incorporado de manera relativamente reciente. Hasta su 
incorporación al lenguaje magisterial por Juan Pablo II, lo 
documentos preferían usar otros términos y expresiones: creación 



JUAN CARLOS INOSTROZA 

106 

entera, la naturaleza, los bienes terrenales, el cosmos, el universo. 
La terminología más cercana a ecología fueron las expresiones 
medio ambiente, entendido como el conjunto de elementos físicos, 
químicos y biológicos, y ambiente humano, que incluye lo anterior 
y le suma el conjunto de factores sociales y culturales capaces de 
condicionar la manera de vivir, de trabajar y de relacionarse de los 
seres humanos entre sí y en su medio natural. Es en este sentido 
que Juan Pablo II en Centesimus annus incorpora y utiliza el 
término ecología en sus expresiones de Ecología humana y Ecología 
social. La enseñanza suya va en esta dirección: así como nos 
esforzamos por preservar las condiciones de vida de las distintas 
especies, así igualmente debemos hacerlo para preservar las 
condiciones morales de la ecología humana mediante la defensa 
de la vida, la familia y el trabajo del hombre (CA 37-39). El papa 
Francisco introducirá la expresión Ecología integral, a la que 
dedicará todo el capítulo cuarto de su encíclica Laudato Si. 

 
El problema ecológico y su progresiva incorporación en la DSI 

La sensibilidad ecológica y las alarmas ante el llamado problema 
ecológico surgieron fuera del ámbito eclesial. Uno de los primeros 
en proponer una ética medioambiental fue el norteamericano 
Aldo Leopold, y la llamó ética de la tierra. La enseñanza de la 
iglesia fue incorporando de manera progresiva las cuestiones 
ecológicas. Se suele distinguir tres etapas:  

Primera etapa: de León XIII a Pío XII (1891-1958). Es una etapa marcada 
por la preocupación por la industrialización, el capitalismo salvaje, los sistemas 
ideológicos, los movimientos sociales, las guerras y la reconstrucción producto 
de dos guerras mundiales. El magisterio pontificio tiene el foco en el progreso 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

107 

científico y tecnológico y sólo indirectamente alude a cuestiones ecológicos, 
sin usar el término. Podemos resumir así su enseñanza: El progreso científico 
y tecnológico no puede esconder las huellas del Creador que ha puesto en las 
manos del hombre toda la creación para beneficio de todos. 
Segunda etapa: de Juan XXIII a Paulo VI (1958-1978). Todavía sin citar el 
término ecología, Juan XXIII (1961 en MM 196-197), preocupado por la 
situación del campo y el mundo agrario, aborda el mandato bíblico dominar 
la tierra, enseñando que no tiene sentido depredador, sino al contrario. Y pone 
el acento en la interdependencia de los pueblos y la dimensión mundial de 
estos problemas. Por su parte, Paulo VI, preocupado por el problema del 
hambre, distingue entre el progreso salvaje y el progreso auténtico que apunta 
al desarrollo de la dignidad de todos los hombres (PP 34). Tras el Concilio 
Vaticano II, Paulo VI incorpora a sus preocupaciones la contaminación del 
agua y del aire, la reducción de las reservas de agua y los desechos producto de 
una sociedad de despilfarro que destruye la vida (OA 21). Podemos resumir la 
enseñanza de este período de la siguiente manera: No es conforme a la 
dignidad de la persona humana la existencia de una inmensa mayoría sin 
recursos fruto de un modelo de desarrollo depredador e insolidario. 
Tercera etapa: de Juan Pablo II a nuestros días. (1978 en adelante). El término 
ecología pasa aquí a formar parte del acervo del magisterio pontificio de 
manera creciente y con expresiones que van incorporando cada vez más la 
sensibilidad de la dependencia humana de la tierra y las condiciones 
ambientales. Desde su primera encíclica, Redemptor hominis (1979), Juan 
Pablo II incorpora su preocupación por la Creación que gime y sufre dañada 
por la contaminación y la explotación con fines industriales y militares (RH 8 
y 15). Ese mismo año, nombra “patrono de los ecologistas” a san Francisco de 
Asís, porque es un ejemplo de armonía cósmica, de comunión con todas las 
criaturas. En Sollicitudo Rei Socialis habla de “preocupación ecológica” (SRS 
26). En la Jornada del Día Mundial de la Paz (1990) produce uno de sus textos 
más articulados sobre ecología: Paz con Dios Creador: Paz con toda la creación. 
Al año siguiente (1991), en su encíclica Centesimus Annus, enseña que “en la 
raíz de la insensata destrucción del ambiente natural hay un error 
antropológico” (CA 37) e introduce la necesidad de una auténtica “ecología 
humana” y de una “ecología social” que promueva una cultura de la vida. Por 
su parte, Benedicto XVI, en Caritas in Veritate, insistió en el carácter 



JUAN CARLOS INOSTROZA 

108 

inseparable de la cuestión ecológica de las demás preocupaciones humanas y 
sociales: el libro de la naturaleza es uno e indivisible. Ecología medioambiental 
y ecología humana está íntimamente relacionadas. También alude a la ceguera 
moral que se percibe en la locura del consumismo salvaje y que no deja percibir 
el testimonio que la Naturaleza da acerca de la verdad objetiva. Siguiendo la 
iniciativa de Juan Pablo II, también Benedicto XVI relaciona la preocupación 
ecológica con la Paz y la solidaridad mundial. En el día mundial por la Paz, en 
2010, en su mensaje de Año Nuevo, insistía en la necesidad de que la 
preocupación por el medioambiente vaya unida a una auténtica solidaridad 
mundial y la promoción del Bien Común de la humanidad. Finalmente, 
Francisco consolidará de manera clara y definitiva la preocupación ecológica 
en el magisterio pontificio, dedicando una encíclica y dos exhortaciones 
apostólicas completas a la cuestión ecológica. Incorporará de manera 
igualmente definitiva la expresión ecología integral con la que articula la entera 
comprensión de la misión evangelizadora de la iglesia con el compromiso por 
el planeta y la vocación de la humanidad a la comunión con Dios y con todas 
las criaturas.  

 
La ecología integral: Explicación del concepto 

La ecología integral incorpora todos los desarrollos anteriores 
del magisterio pontificio acerca de la ecología humana y social, 
asume la antropología relacional que viene explicitada 
ampliamente desde el Concilio Vaticano II en su Constitución 
Gaudium et Spes e integra de manera definitiva el compromiso 
ecológico en la agenda evangelizadora de la Iglesia. 

El concepto de ecología integral está íntimamente unido a la 
manera en que la fe cristiana a Dios, a la persona humana y el 
mundo. A Dios se lo entiende desde Jesucristo como relación y 
comunión trinitaria de Padre y del Hijo y del Espíritu Santo. A la 
persona humana, creada del polvo de la tierra, se la comprende 
como imagen de Dios, es decir, como un ser relacional y hecho 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

109 

para la comunión con Dios, los demás seres humanos y con el 
mundo. Por su parte, el mundo se lo entiende como creación de 
Dios. Por esta razón, el concepto de ecología integral subraya la 
enseñanza de que todo está conectado. Una idea que es muy 
convergente también con otras propuestas ecológicas no 
necesariamente cristianas y que sostienen igualmente que el 
problema ecológico no es ni sólo biológico ni sólo físico, sino 
también ético y espiritual. Por lo mismo, es un error pretender 
que se reduzca a un mero problema técnico con una solución 
puramente tecnológica. 

 
Dios y su evangelio: fundamento de la ecología integral 

La ecología integral sostiene que es necesario considerar la raíz 
del problema ecológico para poder abordar soluciones verdaderas. 
A esto ya se refería san Juan Pablo II en Centesimus annus al 
sostener que “en la raíz de la insensata destrucción del ambiente 
natural hay un error antropológico” (37). El papa polaco 
apuntaba al dominio tiránico que el ser humano ejerce sobre la 
naturaleza y que no reconoce el mundo como creación y don de 
Dios. El Papa Francisco apunta a la misma raíz cuando sostiene 
en Laudato Si’ (118) que no hay ecología sin una adecuada 
antropología. La pérdida de la relación con Dios es la raíz del 
problema ecológico. Cuando Dios, a cuya imagen hemos sido 
creados del polvo de la tierra, desaparece del horizonte humano, 
nuestra manera de ver el mundo y de plantarnos ante la realidad 
se deforma y se fragmenta, y perdemos no sólo la relación con 
Dios, sino que todas nuestras relaciones se ven dañadas. Y no 



JUAN CARLOS INOSTROZA 

110 

somos capaces de ver la realidad adecuadamente. La fe nos da ojos 
para ver y obrar de una manera nueva en el mundo. 

De ahí que la ecología integral incorpora la necesidad de una 
conversión ecológica (LS 5). El pecado, cuya naturaleza es la 
ruptura con Dios, se expresa también en una conducta dañina 
hacia la creación. Es el error antropológico de creernos dueños de 
la creación, y no somos capaces de reconocer que ella nos precede 
como un regalo otorgado por Dios a nosotros y a todas las 
criaturas. Una auténtica conversión nos lleva a ver la conexión 
mutua de todas las criaturas con Dios y entre sí, como bien lo 
testimonia la vida y enseñanza de san Francisco de Asís al entender 
la “fraternidad” entre todas las criaturas como consecuencia de su 
fe en Dios como Padre de todos. 

Por eso, la ecología integral integra todas las dimensiones de la 
Doctrina Social de la Iglesia. En efecto, la preocupación y 
compromiso ecológico no está desconectado del compromiso 
social, político y económico; no está desconectado del 
compromiso por promover la vida humana, la familia, la justicia 
y la paz. Por eso, Francisco, en línea con Benedicto XVI, enseña 
en Laudato Si’ que realidades aparentemente tan distintas como la 
Naturaleza, la vida del embrión humano, la situación de los 
pobres o la condición del discapacitado son inseparables y todo 
está conectado: “Cuando no se reconoce en la realidad misma el 
valor de un pobre, de un embrión humano, de una persona con 
discapacidad -por poner solo algunos ejemplos-, difícilmente se 
escucharán los gritos de la misma naturaleza” (117). 

Esta relación principal y fundamento de todas las demás 
dimensiones tanto de la persona humana como del mundo creado 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

111 

es el centro de toda evangelización. El evangelio de Jesucristo es 
no sólo una Buena Noticia para el ser humano, es también un 
evangelio para toda la creación con alcance cósmico (LS 62-100). 
El evangelio de Jesús es que Dios es Padre nuestro y nosotros 
somos hermanos entre sí y con toda la creación. Este evangelio es 
la raíz y el fundamento de la entera propuesta de ecología integral 

 
La cuestión social es parte de la cuestión ecológica 

La llamada “cuestión social” está en el origen de la Doctrina 
Social de la Iglesia desde que el Papa León XIII la abordó en su ya 
famosa encíclica Rerum Novarum. Durante el siglo XX, la 
enseñanza social de la Iglesia cobró un acelerado desarrollo desde 
san Juan XIII y el Concilio Vaticano II, particularmente con su 
Constitución Pastoral sobre la Iglesia en el Mundo Actual Gaudium 
et Spes. Más tarde, san Juan Pablo II la impulsará decisivamente 
con el Compendio de la Doctrina Social de Iglesia. La cuestión 
social aborda el trabajo humano.  

Desde León XIII, la enseñanza de la Iglesia de manera 
ininterrumpida ha insistido en que no se trata de una cuestión 
meramente económica, sino que toca la dignidad misma de la 
persona humana, su derecho a constituir familia, a la vida y 
educación a sus hijos y proyectar su trabajo como contribución 
libre y plena al Bien Común de la humanidad. Paulo VI enseña 
que la promoción humana de las personas y los pueblos menos 
desarrollados ha de entenderse como parte de la evangelización. Y 
san Juan Pablo II insistirá en la promoción de la familia y de la 
vida humana desde su concepción hasta la muerte natural 



JUAN CARLOS INOSTROZA 

112 

pertenece a la esencia misma del evangelio de Jesucristo. 
Benedicto XVI y Francisco sumarán la dimensión 
intergeneracional, que considera tanto el cuidado de jóvenes y 
ancianos como también la previsión y responsabilidad hacia las 
futuras generaciones (LS 159-162). Todo esto es asumido en la 
ecología integral en la que las relaciones económicas, sociales y 
políticas se entienden conectadas con la cuestión ecológica. 
 
 
El primado axiológico del ser humano 

A diferencia de otras propuestas ecológicas que se decantan por 
un marcado anti-humanismo y reniegan de cualquier indicio de 
antropocentrismo, la ecología integral subraya el valor supremo 
del ser humano en la creación. La enseñanza católica insiste en 
que el primado axiológico de la persona humana, lejos de 
promover un nocivo dominio tiránico y depredador de la 
naturaleza, responde al designio del Creador y exige del hombre 
una conducta de cuidado responsable de la naturaleza. A este 
respecto, el papa Francisco introdujo un concepto nuevo en su 
Exhortación Apostólica Laudate Deum: “Antropocentrismo 
situado” (67). El antropocentrismo situado de Francisco reconoce 
el valor central y único del ser humano en medio de todas las 
criaturas. Si en su encíclica Laudato Si’, Francisco hizo una amplia 
crítica a los antropocentrismos dualistas que han promovido un 
progreso irresponsable frente a la naturaleza, en su Exhortación 
Apostólica Laudate Deum, el papa enseña que la persona humana 
tiene un lugar y un papel fundamental en medio de la creación, 
pero ese valor central y único del ser humano está íntimamente 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

113 

unido al destino del resto de la creación. El concepto de 
antropocentrismo situado expresa entonces esa íntima conexión del 
ser humano con toda otra criatura. 

 
La cuestión ecológica y el concepto de Casa común 

La ecología integral promueve la idea de que todo el planeta 
(humanos, animales y naturaleza) formamos una comunidad 
natural. El planeta es nuestra casa común en la que todos 
habitamos y a la que todos debemos cuidar. El concepto de casa 
está en el origen mismo de la palabra ecología, pues viene del 
griego oikós que significa precisamente casa. Casa de todos y 
compartida por todos. Por esta razón, la ecología integral enseña 
que el problema ecológico y todo problema relacionado es algo 
que nos incumbe a todos. Dicho en otras palabras, la ecología 
integral es inseparable del principio del bien común (LS 156-
158). El bien común no es el bien general. El bien general es el 
bien de la mayoría. El bien común, en cambio, es el bien de todos 
y cada uno, considerando todas las dimensiones, desde las 
condiciones materiales más básicas hasta las disposiciones 
espirituales más elevadas. En palabras de Francisco en LS 157: 

El bien común presupone el respeto a la persona humana en cuanto tal, con 
derechos básicos e inalienables ordenados a su desarrollo integral. También 
reclama el bienestar social y el desarrollo de los diversos grupos intermedios, 
aplicando el principio de la subsidiariedad. Entre ellos destaca especialmente 
la familia, como la célula básica de la sociedad. Finalmente, el bien común 
requiere la paz social, es decir, la estabilidad y seguridad de un cierto orden, 
que no se produce sin una atención particular a la justicia distributiva, cuya 
violación siempre genera violencia. Toda la sociedad –y en ella, de manera 
especial el Estado– tiene la obligación de defender y promover el bien común.  



JUAN CARLOS INOSTROZA 

114 

 
La promoción de la Paz: ecología integral y vida en comunión 

“¡Dichosos los que trabajan por la paz, porque serán llamados 
hijos de Dios!” (Mt 5, 9), enseña Jesús. Y san Pablo nos dice que 
Dios es un dios de paz (1Cor 14, 33; Rm 15, 33; 16, 20). Por su 
parte, san Francisco nos pone la tarea de ser instrumentos de paz. 
El evangelio de Jesús es un anuncio de que llega la Paz: “Gloria a 
Dios en las alturas y en la tierra paz a los hombres que ama el 
Señor” (Lc 2, 14). La paz es plenitud de vida. La ecología integral 
apunta a la consecución de la paz en la creación. La paz es la otra 
cara del bien común. Alcanzar la paz es alcanzar el bien común 
para todas y cada una de las criaturas del planeta. Es una tarea 
permanente que se expresa de manera eminente en la comunidad 
política. Por eso, la promoción de la paz ha de ser el cometido 
principal de todo proyecto político y de la comunidad 
internacional. Quienes trabajan por la paz promueven todo tipo 
de iniciativas que contribuyan a la comunión y fraternidad entre 
los seres humanos y con toda la creación. 

La vida en comunión es el cometido y la naturaleza misma de 
la iglesia que nace de la comunión trinitaria de Dios mismo. 
Como enseña en Concilio Vaticano II: la iglesia es en Cristo como 
un sacramento, o sea signo e instrumento de la unión íntima con 
Dios y de la unidad de todo el género humano (LG 1). El ser y la 
tarea de la iglesia es crear fraternidad y paz. La vida sacramental, 
especialmente la Eucaristía, nos hacen experimentar la auténtica 
vida de comunión y fraternidad, y nos capacitan para salir al 
mundo y ejercer la misión de la vida cristiana: expresar el amor de 
Jesús, desarrollando la civilización del amor en el cuidado fraterno 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

115 

por todos, pero preferencialmente por los pobres, los descartados 
y abandonados, y por nuestra casa común. La vida de comunión 
trinitaria que Cristo nos otorga en los sacramentos constituye la 
experiencia fundamental para nuestra misión como iglesia en el 
mundo actual. No puede haber espiritualidad cristiana auténtica 
que prescinda del cuidado de la creación o del cuidado de unos 
para con los otros. Como enseña el papa Francisco en Laudato Si’: 
“La eucaristía une el cielo y la tierra, abraza y penetra todo lo 
creado… El domingo es el día de la Resurrección, el “primer día” 
de la nueva creación” (236-237). 

 
La propuesta cristiana: vivir una vida nueva 

Jesús llamó a sus discípulos para vivir la vida nueva del reino 
de Dios que irrumpía en medio del mundo en su propia persona. 
Se suele decir que la novedad de Jesús es el amor. Lo cierto es que 
ya el Antiguo Testamento insistió en el mandamiento del amor. 
Más aún, fue Moisés quien vinculó de la manera indisoluble 
religión y moral, el culto a Dios con el amor al prójimo. Además, 
ya en el Antiguo Testamento Dios se reveló con el que protege al 
pobre, al huérfano y a la viuda, es decir, a los más débiles y 
postergados. Jesús llevó eso a su completa radicalidad: compendió 
la entera Ley de Dios, es decir, su voluntad, en el amor al prójimo, 
identificándose Jesús mismo completamente con los débiles y 
postergados, independientemente incluso de su condición moral, 
“estuve en la cárcel y me visitasteis”, o al revés, “estuve en la cárcel 
y no me visitasteis” (Mt 25, 36), etc. No se trata de visitar a los 
que injustamente cumplen condena carcelaria, sino a cualquiera 
persona encarcelada, incluidos los criminales. El amor a Dios es 



JUAN CARLOS INOSTROZA 

116 

incondicional y ya no se ejerce sino en el amor al prójimo, como 
bien enseña san Juan en su primera carta. San Pablo, por su parte, 
insistirá a sus comunidades que la fe nos hace criaturas nuevas por 
el Bautismo y nos capacita para ejercer el amor en el servicio total 
a nuestros hermanos (1Cor 13), a la par nos enseña que la 
esperanza en la venida del Señor nos da el aguante para 
mantenernos firmes en esa fe que nos llama a amar sin reservas. 
Cuando ora por sus comunidades, el Apóstol Pablo pide que 
crezcan en el amor recíproco, de unos para con los otros, para 
finalmente apostillar: “y para con todos”. De maneras diversas, 
pero siempre convergente, los apóstoles y los primeros cristianos 
entendieron que Jesús resumió todo en el único mandamiento 
suyo: “ámense los unos a los otros como yo los he amado” (Jn 13, 
34). Un mandamiento nuevo para una vida nueva. 

La vida ordinaria y cotidiana de las primeras comunidades 
estuvo siempre acompañada de conflictos diversos, propios de una 
experiencia que no es automática, sino que exige discernimiento, 
fortaleza, a veces renuncia y entrega generosa. Muchos dudan, 
flaquean, no ven las cosas claras. Jesús consideró eso siempre con 
total naturalidad, cuenta con nuestros titubeos e indecisiones. 
Pero nos llama siempre a seguirlo a Él, a estar con Él, a no dudar 
de Él que se entregó por nosotros. La vida en comunión es 
también una vida de perdón y reconciliación. Jesús enseña: 
“perdonen hasta 70 veces 7” (Mt 18, 22), es decir, siempre. Por 
eso, la vida cristiana de las primeras comunidades tiene siempre 
como centro recordar y celebrar la enseñanza y la persona de Jesús. 
Él es el Maestro y el Señor de la Gloria, muerto y resucitado para 
nuestra Salvación. La salvación no es otra cosa que ser de Cristo, 



LA VIDA EN COMUNIÓN 

117 

estar con Cristo, vivir en Cristo. La vida en comunión, la 
fraternidad cristiana, es un don de Jesús. Él nos convoca como 
Pueblo de Dios y nos envía al mundo para ser instrumentos de 
unidad y de paz, permeando toda vida, todas las estructuras, y 
fecundando todas las culturas y naciones. 

 
Referencias 
CELAM. (2018). Carta Pastoral. Discípulos misioneros custodios de 

la casa común. Discernimiento a la luz de la encíclica Laudato 
Si. Celam. 

Concilio Vaticano II. (1964). Lumen Gentium. Editrice Vaticana.  
Flecha, J. (2007), Moral social. La Vida en comunidad. Sígueme. 
Galindo, Á. (Ed.) (1991). Ecología y Creación. Fe cristiana y 

defensa del planeta. UPSA. 
Inostroza, J. (2025). Climatic Crisis and Biblical Ecological 

Readings in Pope Francis’s Writings’, Scientia et Fides 13(1): 
143-159 

Ruiz de la Peña, J. (1992). Teología de la Creación. Sal Terrae. 
Pontificio Consejo Justicia y Paz (2005). Compendio de la 

Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana.  
Schlag, M. (Ed.) (2017). Handbook of Catholic Social Teaching. A 

Guide for Christians in the World Today. The Catholic 
University of America Press. 

Tatay, J. (2018). Ecología integral. La recepción católica del reto de 
la sostenibilidad 1891 (RN) – 2015 (LS). BAC. 
 





119 

El concepto de Persona 

FRANCISCO NOVOA-ROJAS 
Universidad Católica de la Santísima Concepción 

La concepción clásica 
En Grecia no existe todavía la noción de persona como lo 

entendemos hoy, sino un entramado de identidades definidas por 
linaje, estatus cívico y su función en la polis. El vocabulario 
disponible muestra ese límite: psychē designa el principio vital, 
ethos el modo de vida, nomos el marco normativo, prosōpon la faz 
o el papel representado. Ninguno de esos términos captura la idea 
de un sujeto cuyo ser esté centrado en sí mismo y dotado de una 
dignidad irreductible por el solo hecho de ser alguien. El 
horizonte cosmológico griego piensa lo humano a partir de su 
inserción en un orden de necesidad (anánkē) y destino (moira), 
con responsabilidad moral real, pero sin una categoría ontológica 
que permita afirmar una libertad de raíz, entendida como libre 
albedrío que trasciende roles y destinos heredados, sino que se 
ancla en una comprensión práctica. 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

120 

La tragedia, como expresión artística, es decisiva para 
comprender la relación entre la necesidad y la responsabilidad en la 
antropología griega porque dramatiza ese límite sin resolverlo. No 
se trata de un tipo de arte en sentido decorativo, sino de un 
proceso de pensar que interroga qué significa responder por los 
actos cuando el obrar se inscribe en un tejido de deudas, 
juramentos y maldiciones que preceden a la elección. La culpa 
trágica y la noción de medida revelan que el protagonista debe 
rendir cuentas, pero lo hacen dentro de una economía de destino 
que relativiza cualquier pretensión de fundarse a sí mismo. Por 
eso la máscara (prosōpon) no nombra un alguien ontológicamente, 
es decir, en lo más propio de su ser, sino solamente la figura en la 
que comparece un rol exigido por el orden de la ciudad y de los 
dioses. El resultado, desde el punto de vista antropológico, es una 
subjetividad responsable, pero no plenamente libre, cuyo núcleo 
queda atravesado por fuerzas impersonales que impiden hablar de 
persona en el sentido que más tarde fijará la tradición latina y 
cristiana (Zizioulas, 2003).  

La filosofía clásica comienza a tensar ese marco sin abandonar 
la propia costumbre griega. Con Sócrates y Platón irrumpe la 
exigencia de cuidar el alma, emergen prácticas de examen de sí y 
se comienza a pensar una interioridad normativa que valora el 
dominio sobre las pasiones y la deliberación racional; con 
Aristóteles se afianza la idea del humano como viviente político y 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

121 

racional, capaz de hábitos estables y de elección prudente1. Estos 
avances introducen notas que preparan la futura noción de 
persona –interioridad, imputabilidad, continuidad biográfica, 
responsabilidad–, pero permanecen anclados en una ontología del 
cosmos y de la polis que no reconoce todavía un estatuto 
ontológico singular del alguien por encima de su función y de su 
destino. En concreto, Grecia da las condiciones de posibilidad de 
la persona, a la vez que mantiene, por su concepción de destino y 
medida, un obstáculo estructural para afirmar la libertad 
constitutiva que ese concepto requiere. Ese legado abre la 
pregunta, pero no la responde del todo. Para que esas condiciones 
de posibilidad se conviertan en una afirmación fuerte del alguien, 
hará falta un principio nuevo que desborde el horizonte del 
destino. 

El encuentro entre lo griego y lo cristiano se produce cuando 
la predicación de un Dios vivo que llama por el nombre y entra 
en la historia obliga a releer las categorías heredadas del cosmos y 
de la polis desde una lógica de Creación y Alianza. La identidad 
humana deja de pensarse únicamente como pieza de un orden 
necesario para comprenderse como respuesta a una llamada que 
funda libertad y responsabilidad en un tiempo que avanza y no se 
repite, pues la historia de salvación introduce biografía y destino 
personal allí donde la cosmología clásica veía ciclos y medidas. La 
noción bíblica de imagen de Dios confiere a cada ser humano una 

 
1 Para una revisión general sobre la ética en el pensamiento griego, ver Guthrie (1994). 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

122 

dignidad que no depende del rango cívico ni de la utilidad 
pública, mientras que la experiencia cristiana de la conciencia 
interior y de la voluntad orientada por el amor refuerza una 
subjetividad capaz de responder ante otro y ante Dios, 
desbordando el marco de la máscara. Así, sobre el sustrato griego 
de razón, virtud y vida común, el cristianismo añade una 
antropología de la filiación y de la vocación que desplaza el centro 
desde la función hacia el alguien irreductible, llamado a la 
comunión y no solo al destino. 

Este giro antropológico se articula gracias a un trabajo 
conceptual que ocurre en el corazón de los debates trinitarios y 
cristológicos, donde se afinan términos y se ordenan niveles de 
realidad para evitar confusiones entre naturaleza y quien la porta 
(Cortez y Hill, 2023). La reflexión oriental distingue entre esencia 
y subsistencia y reserva la palabra hipóstasis para aquello que existe 
en sí y puede ser sujeto de atribución, mientras la occidental acuña 
con Tertuliano la fórmula una substancia y tres personas y 
desarrolla; con Agustín, la idea de relaciones que no disuelven la 
unidad. La maduración conciliar culmina en Calcedonia al 
afirmar en Cristo una única persona en dos naturalezas, y con ello 
la palabra persona deja de nombrar papel o apariencia para indicar 
el subsistente que actúa y responde, abriendo el camino para una 
noción filosófica capaz de pensar a alguien que no se reduce a su 
función ni a su destino (Müller, 2009). En este cruce, lo griego 
aporta rigor ontológico y herramientas lógicas, lo cristiano aporta 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

123 

la primacía de la relación y de la historia, y de su convergencia 
nacerá un concepto que se volverá operativo para la antropología: 
la persona como sujeto irrepetible, dotado de dignidad por su 
modo de ser y llamado a relaciones que no cancelan su identidad. 

 
Boecio y Tomás de Aquino 

Boecio escribe en un momento en que los términos filosóficos 
heredados de Grecia deben servir a precisiones doctrinales muy 
concretas. A comienzos del siglo VI, formado en la lógica 
aristotélica y en la tradición latina, asume la tarea de clarificar el 
vocabulario con el que la Iglesia formula su fe sobre la Trinidad. 
La discusión trinitaria había fijado que hay un solo Dios y, sin 
embargo, se confiesan Padre, Hijo y Espíritu Santo como 
realidades no intercambiables. La discusión cristológica exigía 
afirmar que Jesucristo es uno y el mismo, verdadero Dios y 
verdadero hombre, sin confusión de naturalezas y sin división. 
Para hablar con coherencia de unidad y distinción, de naturaleza 
y de quién porta esa naturaleza, Boecio decide definir con rigor 
qué debe entenderse por persona y qué por naturaleza, y lo hace 
en su tratado contra Eutiques2 y Nestorio3, donde propone una 
fórmula que ha quedado como clásica. 

 
2 Monje de Constantinopla; sostuvo que, en Cristo, tras la encarnación, hay una sola naturaleza 
(monofisismo).  
3 Patriarca de Constantinopla (428–431); acusado de dividir a Cristo en dos sujetos y de rechazar el título 
eotokos (Madre de Dios) para María prefiriendo Christotokos (Madre de Cristo). 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

124 

La definición boeciana (2025) dice que persona es sustancia 
individual de naturaleza racional. No se trata de una etiqueta 
retórica, sino de una síntesis cuidadosamente construida a partir 
de su dominio de la lógica de los predicables, de la metafísica de 
la sustancia y de la terminología latina disponible para traducir 
los debates griegos sobre ousía, physis, hypostasis y prosōpon. Con 
esta fórmula Boecio quiere señalar, ante todo, que persona 
nombra una realidad que existe por sí y que no es el mero 
conjunto de cualidades cambiantes ni el papel que alguien 
desempeña en la ciudad. Al mismo tiempo, quiere especificar que 
esa realidad pertenece al género de lo racional, es decir, al ámbito 
de los vivientes capaces de comprender, de deliberar y de hablar, 
de modo que sus operaciones no son solo reacciones naturales, 
sino actos que brotan de una interioridad intelectiva y volitiva. 

Cada palabra de la definición cumple una función. Sustancia 
indica lo que es en sí y no en otro, aquello que sostiene accidentes 
y propiedades y que puede ser sujeto de atribución. Boecio toma 
aquí el sentido básico de la tradición aristotélica y lo aplica para 
distinguir el nivel del quién respecto del nivel de los rasgos que 
pueden cambiar sin que el sujeto deje de ser el mismo. Individual 
acota la sustancia al caso singular e irrepetible, no a la naturaleza 
considerada en general. Designa aquello que no se predica de 
muchos y que no se divide en otros casos del mismo tipo, lo que 
en el lenguaje escolástico posterior se describirá como un esto 
concreto. De naturaleza racional precisa el tipo de naturaleza que 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

125 

esa sustancia singular posee, entendida la naturaleza como 
principio interno de operaciones. Al decir racional, Boecio sitúa a 
la persona entre aquellos seres cuyo modo de obrar presupone 
inteligencia y voluntad, de manera que el hablar, el comprender y 
el querer son notas que brotan del ser y no simples añadidos 
externos. 

La definición nace de la necesidad de ordenar con nitidez dos 
planos distintos. En el plano trinitario, permite decir que hay una 
sola naturaleza divina y, sin embargo, tres personas realmente 
distintas, porque persona no equivale a naturaleza, sino que 
nombra el subsistente que posee la naturaleza y realiza las 
operaciones divinas sin multiplicar la esencia. En el plano 
cristológico, la fórmula hace posible afirmar que en Cristo hay dos 
naturalezas, la divina y la humana, unidas sin mezcla, y una sola 
persona que actúa y padece, de modo que lo que se predica de 
Jesús no se reparte entre dos sujetos distintos. Para sostener estas 
afirmaciones, Boecio distingue con cuidado entre lo que se dice 
de qué es algo y lo que se dice de quién es ese alguien, y reserva el 
término persona para este segundo nivel, el del sujeto último de 
atribución. 

El alcance antropológico de la definición aparece de inmediato 
ya que, aplicada a los seres humanos, persona designa a cada 
individuo de naturaleza racional que existe por sí y que es 
principio de actos propios. No remite a un cúmulo de estados 
psicológicos pasajeros ni a honores o cargos, sino al modo de ser 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

126 

por el cual un alguien es sujeto capaz de entender, de querer y de 
hablar. Así, la definición ofrece un núcleo conceptual estable con 
el que pensar la identidad, la continuidad biográfica y el sentido 
de la responsabilidad, porque sitúa el origen de las operaciones en 
un subsistente racional. En esa línea, Boecio proporciona el punto 
de apoyo lingüístico y metafísico que hará inteligible, para la 
reflexión posterior, tanto el discurso teológico como la reflexión 
filosófica sobre el alguien que actúa, responde y comparece como 
singular irrepetible. 

Para Tomás de Aquino, la definición de Boecio es válida y 
requiere una precisión terminológica que haga explícito qué 
significa cada término y cómo se articulan entre sí. Persona no 
añade un contenido accidental a la cosa, sino que nombra el modo 
más alto de existir: un subsistente que posee una naturaleza 
racional. Por eso afirma que persona “significa lo más perfecto en 
toda naturaleza, a saber, lo que subsiste en una naturaleza 
racional” (ST, Ia q. 29 a. 3), y así conserva el núcleo boeciano 
destacando que racional no es un entramado psicológico, sino la 
indicación del principio interno de operaciones propias, el 
intelecto y la voluntad, desde los cuales se entiende que alguien 
sea origen de actos y responsable de ellos. 

Para asegurar esa precisión introduce el vocabulario de 
suppositum, hipóstasis, sustancia e individuo. Suppositum nombra 
el sujeto último que existe por sí y en el que inhiere todo lo demás, 
lo que no se predica de otro y soporta accidentes y operaciones; 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

127 

hipóstasis equivale a suppositum cuando se habla en el registro de 
la metafísica heredada del griego; persona es la hipóstasis cuando 
la naturaleza que subsiste es racional. Sustancia indica el ser en sí 
y no en otro, individual delimita ese ser al caso irrepetible que no 
se divide en muchos, y naturaleza racional precisa el tipo de 
principio operativo del que fluye conocer, querer y hablar. En el 
ser humano, la individuación se entiende por la materia, lo que 
garantiza que cada suppositum humano sea un este concreto, y, por 
tanto, que la persona no se confunda con la naturaleza 
considerada en abstracto ni con una colección de cualidades 
cambiantes. 

Este marco permite ordenar con nitidez los dos grandes 
ámbitos teológicos en los que la palabra persona debe operar sin 
ambigüedad. En Dios, persona designa relaciones subsistentes 
realmente distintas por su origen –paternidad, filiación y 
procesión desde el amor–, de modo que hay una única naturaleza 
divina y tres personas que no multiplican la esencia, porque lo 
personal se entiende aquí como relación que subsiste. En Cristo, 
persona nombra el único sujeto del que se predican las dos 
naturalezas, divina y humana, unidas sin confusión ni división en 
la llamada unión hipostática, de manera que lo que se afirma de 
Jesús no se reparte entre dos quiénes, sino que se atribuye a una 
sola persona que opera según dos modos de naturaleza. Con esta 
arquitectura conceptual, Tomás presenta la noción de persona 
como el subsistente racional que es principio de operaciones, y 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

128 

deja disponible una definición rigurosa y estable para el ámbito 
antropológico: cada individuo humano, por el modo de ser que 
lo hace subsistir en una naturaleza racional, es persona y sujeto de 
actos propios. 

 
El personalismo cristiano 

El personalismo nace en la Europa de la primera mitad del siglo 
XX como tentativa de pensar la dignidad humana frente a dos 
reduccionismos en disputa, el individualismo utilitario y los 
colectivismos totalitarios, en un clima marcado por la 
industrialización, la guerra y la crisis de las filosofías del sujeto 
heredadas del idealismo y del positivismo. Su impulso toma raíces 
clásicas en la noción cristiana de persona y en la tradición tomista, 
recoge el acento kantiano sobre la dignidad como fin en sí y se 
alimenta del giro fenomenológico que devuelve primacía a la 
experiencia vivida, de modo que la persona no se entiende como 
función ni como mero hecho biológico, sino como centro 
irrepetible de conciencia, libertad y responsabilidad que solo se 
realiza en relación con otros. En este cruce emergen corrientes 
complementarias que dan fisonomía al movimiento, la línea 
comunitaria y comprometida que cristaliza en torno a Emmanuel 
Mounier y la revista Esprit, la vía dialógica que Martin Buber 
formula al pensar el yo en el encuentro con el tú, la propuesta 
existencial de Gabriel Marcel que subraya encarnación, fidelidad 
y esperanza, y la reelaboración tomista y fenomenológica que 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

129 

alcanzará madurez en Karol Wojtyła al describir a la persona desde 
su obrar, su participación y su apertura a la comunidad. 

La primera etapa, realizada por Emmanuel Mounier formula 
su personalismo en la Europa de entreguerras, cuando la crisis 
económica, el desencanto con el liberalismo burgués y el avance 
de los totalitarismos colocan a la persona entre la soledad del 
individuo abstracto y la absorción de la masa. En 1932 funda la 
revista Esprit como taller de pensamiento y plataforma de acción 
cultural, desde la cual propone una revolución personalista y 
comunitaria que rehúye la neutralidad estéril y busca rehacer el 
tejido humano desde abajo, a partir de sujetos concretos que se 
reconocen y se comprometen en comunes tareas (Carrera, 2018). 
Ese contexto explica su tono militante y pedagógico. No busca 
una teoría más, sino un criterio ordenador para la vida social, 
política y económica que ponga en el centro a la persona y no a la 
utilidad, al poder o al rendimiento. De ahí sus textos 
programáticos –Révolution personnaliste et communautaire y el 
Manifeste au service du personnalisme4– que ofrecen un 
vocabulario moral y cívico capaz de hablar a trabajadores, 
intelectuales y creyentes sin diluir la exigencia espiritual en 
sociología coyuntural. 

La noción de persona en Mounier (2002) es la de un ser 
espiritual encarnado, irrepetible y vocacionado, que no se reduce 
ni a suma de funciones ni a punto de cruce de determinismos. La 

 
4 Estos textos cuentan con una traducción al español en Mounier (2002). 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

130 

persona posee interioridad y libertad, pero no como ente solitario, 
sino como capacidad de presencia, de don y de fidelidad que se 
verifica en el encuentro y en la obra compartida. La libertad no es 
evasión del mundo, es disponibilidad que se prueba en decisiones 
que crean historia y en vínculos que resisten la lógica del uso. Por 
eso contrasta persona con individuo. El individuo queda definido 
por el repliegue sobre el interés y por la lógica del tener, mientras 
la persona se mide por la apertura al ser, por el crecimiento en 
verdad y por la comunión. La encarnación no es metáfora 
piadosa, es el modo real de existencia de la persona, siempre 
situada en cuerpo, trabajo, lenguaje e instituciones, donde la 
dignidad se afirma y se protege no por aislamiento, sino por 
reconocimiento mutuo y por participación. 

Desde esta base se dibuja un programa de consecuencias 
prácticas. La comunidad no es masa ni simple agregado de 
contratos, es tejido de personas que se deben unas a otras justicia 
y amistad cívica. Las instituciones tienen sentido si sirven a la 
maduración personal y a la participación efectiva, y se 
deslegitiman cuando instrumentalizan a los sujetos o los reducen 
a consumidores y engranajes. La economía debe ordenarse al bien 
común y a la primacía del ser sobre el tener, la cultura a la 
formación de conciencias libres y veraces, la política a la 
representación responsable y al cuidado de los más vulnerables. 
Mounier recoge aquí herencias clásicas y cristianas, pero las 
convierte en criterio operativo para el siglo XX y más allá, de 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

131 

modo que el personalismo se ofrece como un arte de ordenar 
mediaciones –familia, escuela, trabajo, Estado, movimientos– al 
crecimiento de la persona y a la construcción de comunidades 
donde cada quien pueda decir yo sin dejar de decir nosotros. Su 
síntesis madura en Le personnalisme (2002), donde presenta con 
claridad de manual esta arquitectura: persona como centro, 
comunión como forma de vida, compromiso como verificación 
histórica de la dignidad. 

En continuidad, el personalismo de Gabriel Marcel en Homo 
Viator (2022) parte de una imagen antropológica simple y 
exigente, el ser humano como caminante que avanza entre 
fragilidad y apertura, no como un individuo autosuficiente ni 
como una pieza de engranaje, por eso el acceso a la persona no se 
hace por definiciones previas sino por una reflexión que vuelve a 
la experiencia y la lee desde dentro, en actos donde el yo 
comparece ante un tú y sostiene vínculos a lo largo del tiempo. La 
condición de viator nombra este tránsito en el que el sujeto 
descubre su verdad en la marcha, en decisiones que rehacen la 
continuidad biográfica, en pruebas que no se resuelven con 
técnica disponible, y en la necesidad de un sentido que no se 
reduce a cálculo, de ahí que la persona se reconozca como alguien 
y no como algo cuando responde, se ofrece y persevera en la 
relación con los demás y consigo mismo en el tiempo vivido como 
promesa y tarea compartida. 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

132 

El eje normativo de Homo Viator (2022) es la esperanza 
entendida como acto, no como pronóstico ni como anestesia 
afectiva, un acto que decide mantenerse presente y fiel cuando los 
medios previsibles no alcanzan, y que sostiene la marcha sin negar 
la noche de la prueba, por eso la esperanza se distingue del 
optimismo que confía en un progreso automático y de la evasión 
que rehúye el peso de la realidad, la esperanza es trabajo de 
presencia y de continuidad, confirma a la persona como sujeto 
capaz de responder y de rehacer alianza con el otro y consigo 
mismo en medio de pérdidas y límites que no desaparecen por 
decreto, se atraviesan con fidelidad creadora y con una confianza 
practicada día a día en situaciones concretas, no en abstracciones 
edificantes. En esta clave la dignidad no se expone, se verifica en 
la perseverancia de la palabra dada, en la paciencia activa frente al 
sufrimiento y en la reanudación del camino cuando fracasan las 
soluciones técnicas, porque el viator no se define por llegar sin 
heridas sino por no abandonar al otro ni a sí mismo cuando las 
heridas aparecen y amenazan con romper la historia compartida 
que los sostiene como personas en relación viva y no en papeles 
intercambiables. 

Dos categorías operativas recorren el libro y estructuran su 
personalismo práctico: presencia y disponibilidad. Presencia no es 
un estado emotivo sino el modo de estar de quien atiende con 
cuerpo, palabra y memoria en el aquí y ahora donde un tú me 
reclama de verdad, disponibilidad es la disposición estable a salir 



EL CONCEPTO DE PERSONA 

133 

del repliegue posesivo para dejarse requerir y responder sin 
convertir al otro en medio para fines propios. Esta dupla describe 
el pasaje desde el tener que cosifica hacia el ser que se ofrece, y fija 
el criterio para discernir cuándo tratamos a alguien como alguien 
y cuándo lo reducimos a cosa útil. Por eso, las prácticas de 
agradecer, acoger, prometer, perdonar y acompañar aparecen 
como lugares donde la persona se reconoce y crece, porque todas 
exigen presencia sostenida y disponibilidad confiable, no gestos 
puntuales ni discursos grandilocuentes, y todas rehacen 
comunidad sin disolver la singularidad del yo que dice tú y se deja 
decir tú por otros, lo que da forma a un nosotros que no es masa 
ni suma de contratos, es un tejido de reciprocidades que 
humanizan el tiempo. 

Desde ahí se entiende también la función crítica de Homo 
Viator frente a un mundo que tiende a reemplazar personas por 
procedimientos. Marcel no propone una retirada intimista; 
propone medir instituciones, trabajos y mediaciones por su 
capacidad de sostener presencia, disponibilidad y promesa: una 
escuela, una empresa, un servicio público o una comunidad valen 
si favorecen que las personas comparezcan como sujetos de 
palabra y cuidado, y se deslegitiman cuando empujan a tratar a 
los demás como piezas sustituibles o a sí mismos como inventarios 
de competencias. El personalismo del viator exige estructuras que 
permitan perseverar, compartir cargas, aprender de los fracasos y 
reanudar la marcha sin que nadie quede convertido en medio, y 



FRANCISCO NOVOA ROJAS 

134 

ese criterio atraviesa la lectura de la familia, el trabajo, la cultura 
y la política como ámbitos donde la esperanza se hace verificable 
en hábitos y decisiones, no en lemas abstractos ni en afectos 
pasajeros que se evaporan a la primera dificultad seria. 
 
Referencias 
Aquino, T. (2023). Suma teológica. BAC. 
Boecio. (2025). Opuscula Sacra. Sígueme. 
Carrera, R. (2018). El personalismo comunitario de Emmanuel Mounier: 

Características generales y presupuestos fundamentales. Revista de 
Filosofía UCSC, 17(2), 87-99.   

Cortez, M., y Hill, D. (2023). Christological anthropology. En B. Wolfe et 
al. (Eds.), St Andrews Encyclopaedia of eology. University of St 
Andrews.  

Guthrie, W. (1994). Los filósofos griegos. Fondo de Cultura Económica.  
Mounier, E. (2002). El personalismo. Antología esencial. Sígueme.  
Müller, G. (2009). Dogmática: Teología y Practica de la Teología. Herder. 
Zizioulas, I. (2003). El ser eclesial. Sígueme. 



135 

La dignidad humana desde la antropología cristiana 
ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

La dignidad humana  
La afirmación cristiana de la dignidad humana no nace de un 

consenso social ni de una conquista cultural progresiva, sino de 
un dato originario que permanece a través de los cambios 
históricos, el ser humano ha sido creado “a imagen y semejanza 
de Dios” (Gn 1, 26–27), y por ello posee un valor intrínseco, 
inviolable e igual en todos. El Catecismo de la Iglesia Católica lo 
formula claramente, “la dignidad de la persona humana está 
enraizada en su creación a imagen y semejanza de Dios, y se realiza 
en su vocación a la bienaventuranza divina. Corresponde al ser 
humano llegar libremente a esta realización” (CEC 1700). Esta 
comprensión tiene espesor ontológico, dice qué es la persona, y 
orientación teleológica, dice para qué está llamada, la comunión 
bienaventurada con Dios. Por eso, en clave cristiana, la dignidad 
no es premio a méritos acumulados ni accesorio que se pierde con 
la fragilidad, la enfermedad o la pobreza, es el modo mismo como 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

136 

Dios reconoce y sostiene a cada persona, y el primer criterio de 
interpretación para pensar la vida moral, el derecho y la 
organización social.   

Ahora bien, el cristianismo no se limita a enunciar este 
principio en abstracto, lo despliega en clave cristológica. El 
Concilio Vaticano II sostuvo de manera decisiva que “el misterio 
del hombre sólo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado. 
Cristo, el nuevo Adán manifiesta plenamente el hombre al propio 
hombre y le descubre la sublimidad de su vocación” (GS 22). En 
él, imagen perfecta del Padre (Col 1, 15), la semejanza divina, 
herida por el pecado, es restaurada y elevada; por eso, toda 
reducción de lo humano a criterios de utilidad, productividad o 
rendimiento carece de última palabra, la medida de la persona es 
el amor recibido y dado, no la eficacia de sus obras ni el 
reconocimiento ajeno. La dignidad de la persona, en Cristo, 
implica una dignidad elevada y trascendente, llamada a la filiación 
divina. Por Jesús, somos elevados a la condición de hijos en el 
Hijo, como gracia sobrenatural a la naturaleza de la dignidad 
humana en la imagen y semejanza.  

La imagen de Dios tiene una densidad propia que el magisterio 
ha precisado con rigor. El Catecismo enseña que “la imagen 
divina está presente en todo hombre” (CEC 1702), que la persona 
humana es la “única criatura en la tierra a la que Dios ha amado 
por sí misma” y que “no es solamente algo, sino alguien” (CEC 
357), un sujeto capaz de conocerse, poseerse y darse libremente, 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

137 

llamado a la comunión. Estas afirmaciones excluyen tanto el 
materialismo reductivo como cualquier dualismo que degrade el 
cuerpo, pues “el cuerpo del hombre participa de la dignidad de la 
imagen de Dios” (CEC 364). En este sentido, el fundamento 
metafísico de la dignidad está en el ser personal –en cuanto 
alguien– y su vocación histórica es el don de sí. 

Esta comprensión de la persona desemboca en una 
antropología del don. Según Gaudium et spes 24, el hombre, 
“única criatura terrestre a la que Dios ha amado por sí misma, no 
puede encontrar su propia plenitud si no es en la entrega sincera 
de sí mismo a los demás”. La dignidad, así, es inseparable de la 
relacionalidad, como imagen de un Dios que es comunión, la 
persona se realiza en el amor oblativo, no en la autoafirmación 
cerrada.  

En la tradición cristiana, esta visión se profundiza desde la 
vocación a la trascendencia. San Agustín abre sus Confesiones con 
una intuición que ha atravesado los siglos, “nos hiciste, Señor, 
para ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti” 
(Conf. I,1). La sed de verdad, de bien y de belleza que anida en el 
corazón humano no es patología del deseo, sino huella de la 
imagen divina. En la misma línea, Benedicto XVI afirmaba al 
iniciar su pontificado, “no somos el producto casual y sin sentido 
de la evolución. Cada uno es el fruto de un pensamiento de Dios. 
Cada uno es querido, cada uno es amado, cada uno es necesario. 
Sólo cuando encontramos en Cristo al Dios vivo, conocemos lo 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

138 

que es la vida” (Benedicto XVI, 2005). Lejos de promover una 
fuga del mundo, la apertura a Dios cualifica la historia, ordena el 
trabajo, el conocimiento y la vida pública desde la esperanza y la 
caridad.   

En el plano doctrinal reciente, la declaración Dignitas infinita 
(2024) ofrece un marco conceptual preciso al distinguir cuatro 
sentidos de la palabra dignidad: en primer lugar, hace referencia 
a la comprensión ontológica, es decir, a una característica 
inherente al ser personal y, por eso, jamás se pierde, en segundo 
lugar, a una dimensión moral, relativa al obrar conforme al bien, 
que sí puede deteriorarse por el pecado. En tercer lugar, la 
dimensión social que se refiere a condiciones de vida acordes con 
la dignidad y por último existencial, que se centra en la 
experiencia subjetiva de una vida digna o indigna. La primacía 
corresponde a la dignidad ontológica, más allá de toda 
circunstancia, que funda tanto la inviolabilidad de la persona 
como la obligación social de crear condiciones justas para que 
florezca.  

De esta primacía ontológica se sigue una consecuencia ética 
mayor, la vida humana es inviolable. Juan Pablo II lo formuló con 
particular densidad “la vida humana es sagrada porque desde su 
inicio comporta la acción creadora de Dios y permanece siempre 
en una especial relación con el Creador. Nadie, en ninguna 
circunstancia, puede atribuirse el derecho de matar de modo 
directo a un ser humano inocente” (EV 53). Esta tesis funda la 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

139 

denuncia cristiana de cualquier atentado contra la vida –aborto, 
eutanasia, tortura, esclavitud, trata de personas– y orienta 
positivamente el cuidado integral de cada persona en todas las 
etapas de la vida.  

Desde su dimensión pública, el magisterio ha insistido en la 
igualdad radical de todos y en el deber de reconocerla siempre. 
Francisco en Fratelli tutti (2020) recuerda que la dignidad de los 
demás ha de ser respetada en todas las circunstancias, no porque 
inventemos o supongamos esa dignidad, sino porque hay en ellos 
un valor que supera las cosas materiales y las circunstancias. El ser 
humano tiene la misma dignidad inviolable en cualquier época de 
la historia (213). Esta convicción sostiene una ética de la 
hospitalidad, una economía al servicio de la persona y una política 
con rostro humano.  

Por último, la comprensión teológica de la dignidad humana 
culmina en la bienaventuranza, la razón más alta de la dignidad 
humana “consiste en la vocación del hombre a la unión con Dios” 
(GS 19). La libertad, signo eminente de la imagen divina, no es 
indeterminación sin norte, sino capacidad de adhesión al bien 
verdadero, sostenida por la gracia; así se comprende que la moral 
cristiana no empobrece la dignidad, sino que la realiza en el amor 
y abre la historia a su plenitud.  

 
Unidad de cuerpo y alma, dignidad inalienable 

La antropología cristiana afirma que la persona es una unidad 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

140 

sustancial, “un ser a la vez corporal y espiritual” (CEC 362). Esta 
unidad se expresa con precisión cuando el Catecismo enseña que 
la unidad del alma y del cuerpo es tan profunda que se debe 
considerar al alma como la forma del cuerpo, en el hombre, el 
espíritu y la materia no son dos naturalezas unidas, sino que su 
unión constituye una única naturaleza (CEC 365). Por eso, el 
cuerpo participa de la dignidad de la imagen de Dios (CEC 364), 
y la Iglesia enseña que cada alma es creada directamente por Dios 
y es inmortal (CEC 366). Por tanto, el ser humano es corpore et 
anima unus (CEC 382). Estas afirmaciones excluyen tanto el 
dualismo que degrada el cuerpo como el materialismo que 
disuelve el espíritu.  

Esta unidad tiene consecuencias prácticas, no es lícito al 
hombre despreciar la vida corporal, por el contrario, ha de 
considerar su cuerpo bueno y digno de honra, porque ha sido 
creado por Dios y ha de resucitar en el último día (GS 14). En el 
horizonte cristiano, la esperanza de la resurrección confirma el 
valor del cuerpo y su destino de gloria.  

El magisterio ha explicitado que la dignidad concierne a toda 
la persona en su unidad. Dignitas infinita (2024) precisa que la 
dignidad se refiere no sólo al alma, sino a la persona como unidad 
inseparable, y por tanto también inherente a su cuerpo, que 
participa del ser imagen de Dios (17). Además, Jesús, en el 
misterio de la Encarnación, confirmó la dignidad del cuerpo y del 
alma que constituyen el ser humano, y por la Encarnación todo 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

141 

ser humano posee una dignidad inestimable (17). Desde aquí se 
desprende una afirmación clave, la dignidad va más allá de toda 
circunstancia, fundamento del respeto debido a toda vida 
humana desde su concepción hasta su término natural.  

De esta unidad fluye también una ética del cuerpo. El cuerpo 
no es material disponible sino lenguaje personal. Por eso, Amoris 
laetitia (2016) enseña que la sexualidad no es un recurso para 
gratificar o entretener, sino un lenguaje interpersonal donde el 
otro es tomado en serio (151) y recuerda, por ejemplo, el lenguaje 
del cuerpo en la vida conyugal (216). Así, el discernimiento 
bioético, el mercado y el derecho deben regirse por la primacía del 
bien de la persona concreta, evitando toda cosificación. 

La comprensión de la unidad de cuerpo y alma confirma que 
el ser humano es alguien, y que su cuerpo –llamado a la 
resurrección–participa de la imagen de Dios; su alma, creada por 
Dios e inmortal, funda la dignidad ontológica que ninguna 
circunstancia puede borrar. Esta clave ilumina la tutela de la vida 
naciente y terminal, la atención a la discapacidad y la enfermedad, 
y el rechazo de toda forma de violencia, precisamente porque toca 
a alguien cuya dignidad es inviolable. 

 

Libertad, conciencia y virtud 
La libertad, en la antropología cristiana, no es indeterminación 

caprichosa ni pura ausencia de límites, sino capacidad de 
autodominio ordenada a la verdad y al bien. El Catecismo la 
define con precisión, la libertad es el poder, radicado en la razón 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

142 

y en la voluntad, de obrar o de no obrar. La libertad es en el 
hombre una fuerza de crecimiento y de maduración en la verdad 
y la bondad, y alcanza su perfección cuando está ordenada a Dios, 
nuestra bienaventuranza (CEC 1731). Esta visión está en 
consonancia con el Vaticano II, que llama a la verdadera libertad 
como signo eminente de la imagen divina en el hombre y recuerda 
que Dios ha querido dejar al hombre en manos de su propia 
decisión para que, buscándolo y adhiriéndose libremente a Él, 
alcance la perfección bienaventurada. 

El dinamismo de la libertad no es neutral, en la medida en que 
el hombre hace más el bien, se va haciendo también más libre. No 
hay verdadera libertad sino en el servicio del bien y de la justicia; 
la elección del mal es un abuso de la libertad y conduce a la 
esclavitud del pecado (CEC 1733). De ahí se sigue la 
responsabilidad moral de los actos y la necesidad de educar la 
libertad –mediante la virtud, el conocimiento del bien y la 
ascesis– para acrecentar el señorío sobre los propios actos (CEC 
1734–1735). Al mismo tiempo, el Catecismo advierte contra los 
reduccionismos contemporáneos, el ejercicio de la libertad no 
implica el pretendido derecho de decir o de hacer cualquier cosa 
y se ve amenazado por condiciones económicas, sociales y 
culturales injustas.  

La comprensión cristiana introduce una afirmación decisiva, la 
libertad se realiza en Cristo. Para ser libres nos libertó Cristo (Ga 
5, 1); donde está el Espíritu, allí está la libertad (2 Co 3, 17); y la 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

143 

gracia de Cristo no se opone de ninguna manera a nuestra 
libertad; al contrario, se acrecientan nuestra íntima verdad y 
nuestra seguridad (CEC 1741–1742). Por eso, lejos de anular la 
libertad, la gracia la sana, la eleva y la orienta a su fin que es Dios. 
En el mismo espíritu, Veritatis splendor (1993) subraya el vínculo 
intrínseco entre verdad y libertad, la verdad ilumina la 
inteligencia y modela la libertad del hombre. 

Esta libertad se ejerce en la conciencia moral, que no es un 
sentimiento privado sino el núcleo más secreto y el sagrario del 
hombre, donde resuena la ley que no se da a sí mismo y cuya 
obediencia constituye la dignidad humana (GS 16). Por eso, el 
hombre tiene el derecho de actuar en conciencia y en libertad. No 
debe ser obligado a actuar contra su conciencia ni impedido de 
actuar según ella, sobre todo en materia religiosa (CEC1782), un 
derecho que el Concilio fundamenta explícitamente en la 
dignidad de la persona.   

Ahora bien, la conciencia debe ser formada, una conciencia 
bien formada es recta y veraz. Por lo tanto, la educación de la 
conciencia es una tarea de toda la vida (CEC 1784). Pero ¿con 
qué luces se forma? en la formación de la conciencia, la Palabra 
de Dios es la luz de nuestro caminar. Estamos asistidos por los 
dones del Espíritu Santo y guiados por la enseñanza autorizada de 
la Iglesia. Así, la libertad evita tanto el voluntarismo sin criterio 
como el determinismo sin responsabilidad, y puede discernir 
rectamente en situaciones complejas (CEC 1786–1789).  



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

144 

La educación de la libertad acontece por la adquisición de las 
virtudes. El Catecismo define la virtud como una disposición 
habitual y firme a hacer el bien; que permite no sólo realizar actos 
buenos, sino dar lo mejor de sí mismo (1803). Entre las virtudes 
humanas, las cardinales –prudencia, justicia, fortaleza y 
templanza– desempeñan un papel fundamental (1805); elevadas 
y dinamizadas por las virtudes teologales fe, esperanza y caridad, 
integran inteligencia, voluntad y afectividad, disponiendo la 
libertad para el bien verdadero. En esa clave, Gaudium et spes (17) 
puede sostener que la orientación al bien se logra con el uso de la 
libertad, no hay libertad madura sin virtud, ni virtud estable sin 
verdad.  

Así, por tanto, la libertad es siempre libertad con y para; esto 
es, libertad responsable y solidaria. Por eso la Iglesia vincula su 
tutela jurídica –en especial la libertad religiosa– con el 
reconocimiento público de la dignidad de cada persona y de los 
límites del bien común y el orden público. De modo que la 
libertad humana, iluminada por la verdad, sanada por la gracia y 
educada por la virtud, es el camino histórico de la dignidad a su 
plenitud en Dios. 

 

La familia, ámbito originario de la imagen divina 
En la familia, la imagen de Dios se hace histórica. No por 

romanticismo, sino por antropología, el amor conyugal entre 
varón y mujer, abierto a la vida, refleja –analógicamente– la 
comunión trinitaria y constituye “la primera forma de comunión 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

145 

de personas” (CEC 2205). Por eso San Juan Pablo II enseñó que 
la familia es “célula primera y vital de la sociedad” y “primera 
escuela de las virtudes sociales” (1981, 42). En la casa se aprende 
la gramática del perdón, la disciplina de la libertad y el lenguaje 
del don; “se recupera el cuidado, el saludo, se rompe el primer 
cerco del mortal egoísmo para reconocer que vivimos junto a 
otros” (Francisco, 2016, 7). En tiempos de vínculos frágiles y 
soledades densas, acompañar y fortalecer a las familias no es un 
lujo moral, sino una urgencia de justicia.  

 

Una dignidad que funda la vida común y la amistad social 
El magisterio de la Iglesia ha enriquecido esta arquitectura con 

acentos que dialogan con las crisis actuales. Francisco, en Fratelli 
tutti (2020), recuerda que la dignidad de los demás ha de ser 
respetada en todas las circunstancias y que tal convicción no 
depende de cambios culturales (213). Desde la ecología integral, 
Laudato si’ (2015) relee la relación con la casa común a partir de 
la centralidad de la persona, técnica y economía han de someterse 
a una lógica de cuidado que niega toda cosificación. Estas 
convicciones sostienen una ética de la hospitalidad y una política 
con rostro humano, capaces de integrar justicia social, protección 
ambiental y paz como frutos del mismo reconocimiento de la 
dignidad.  

 

Dilexi te: la opción por los pobres como verificación de la 
dignidad 

En continuidad y a la vez con timbre propio, el Papa León XIV 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

146 

ha situado la igual dignidad en el corazón de su primera 
exhortación apostólica, Dilexi te (2025). Allí afirma, “el afecto por 
el Señor se une al afecto por los pobres. No estamos en el 
horizonte de la beneficencia, sino de la Revelación; el contacto 
con quien no tiene poder ni grandeza es un modo fundamental 
de encuentro con el Señor de la historia” (5-6). La denuncia de 
una cultura que descarta y de élites que viven en una burbuja muy 
confortable, junto con el llamado a una conversión personal e 
institucional, reubica la caridad como criterio público que 
desautoriza cualquier sistema que produzca desigualdades 
irreconciliables y cualquier discurso que justifique la indiferencia 
ante el sufrimiento (11-15). No hay auténtica confesión de Cristo 
sin justicia con los descartados; no hay culto verdadero sin obras 
de misericordia que rompan la inercia del egoísmo social.  

De esta síntesis emergen consecuencias concretas. Primero, la 
inviolabilidad de la vida humana desde la concepción hasta la 
muerte natural no puede relativizarse sin traicionar el principio 
que la sostiene, “la vida humana es sagrada porque, desde su 
origen, comporta la acción creadora de Dios y permanece para 
siempre en una relación especial con el Creador” (Juan Pablo II, 
1995, 53). Segundo, la dignidad funda una libertad para el bien; 
por ello la educación –de la familia, la escuela y la vida cívica– 
debe formar conciencias capaces de verdad y don, más allá de la 
pura adaptación a expectativas externas (CEC 1706). Tercero, el 
bien común exige instituciones justas que protejan a los 



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGÍA CRISTIANA 

147 

vulnerables y una cultura del encuentro que haga de la 
hospitalidad un método de convivencia.  

La antropología cristiana ofrece así una visión integral y 
esperanzada en medio de las fragmentaciones contemporáneas. 
No reduce al ser humano a procesos biológicos ni a estados de 
conciencia; no lo diluye en la colectividad ni lo abandona al 
aislamiento narcisista. Lo comprende como alguien llamado al 
amor, a la verdad y a la santidad; alguien que encuentra su verdad 
en la comunión y su alegría en el don de sí. Por eso defender la 
vida, promover la justicia, tejer amistad social, acoger al migrante, 
proteger a los ancianos, acompañar a los enfermos, combatir toda 
forma de esclavitud –también la que se esconde en circuitos 
legales– y custodiar la casa común, no son agendas opcionales, 
son la forma histórica del reconocimiento debido a quien, en 
Cristo, se nos ha revelado como imagen del Dios invisible. En esta 
clave, la dignidad humana es simultáneamente don –que nadie 
puede otorgar ni arrebatar– y tarea –que compromete 
instituciones, culturas y economías al servicio del bien de cada 
persona y de todos los pueblos. 

 
Referencias  
Agustín de Hipona. (2022). Confesiones. Akal. 
Benedicto XVI. (2005). Homilía de inicio del ministerio petrino. 

Vaticano. 
Catecismo de la Iglesia Católica. (1992). Editrice Vaticana. 



ANGELA ALARCÓN-ALVEAR 

148 

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2015). Laudato si’. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2016). Amoris laetitia. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana. 
Juan Pablo II. (1981). Familiaris consortio. Editrice Vaticana. 
Juan Pablo II. (1993). Veritatis splendor. Editrice Vaticana. 
Juan Pablo II. (1995). Evangelium vitae. Editrice Vaticana. 
León XIV. (2025). Dilexi te. Editrice Vaticana. 
Pontificio Consejo para la Familia. (2024). Dignitas infinita. 

Editrice Vaticana. 
 
 
 



149 

El ser humano y su relación con Dios 
CECILIA PÉREZ MORA 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El ser humano solo puede comprenderse en relación, pues no 
es un ser cerrado en sí mismo. Centrar la atención exclusivamente 
en el conocimiento propio puede derivar en un individualismo 
que restringe la comprensión y la experiencia del mundo 
(Nédoncelle, 1996, p. 14). Por el contrario, la persona se 
constituye en el encuentro con el otro y en la apertura a Dios. 
Esta afirmación, que atraviesa la reflexión teológica 
contemporánea, hunde sus raíces en la revelación cristiana, donde 
la Trinidad se presenta como comunión de amor. Tal como indica 
Ratzinger (2005):  

El ser humano ha sido creado con una tendencia primaria hacia el amor, hacia 
la relación con el otro. No es un ser autárquico, cerrado en sí mismo, una isla 
en la existencia, sino, por su naturaleza, es relación. Sin esa relación, en 
ausencia de relación, se destruiría a sí mismo. Y precisamente esta estructura 
fundamental es reflejo de Dios. Porque Dios en su naturaleza también es 
relación, según nos enseña la fe en la Trinidad. Así pues, la relación de la 
persona es, en primer lugar, interpersonal, pero también ha sido configurada 
como una relación hacia lo Infinito, hacia la Verdad, hacia el Amor. (pp. 43-
44)  



CECILIA PÉREZ MORA 

150 

En esta dinámica relacional se juega su identidad más 
profunda, el ser imagen de un Dios que es comunión, y cuya 
huella se refleja en la propia dignidad, la libertad y la apertura a la 
trascendencia que configuran toda su existencia. 

Estos rasgos esenciales y únicos del ser humano lo sitúan en el 
lugar más alto de la creación. Es gracias a su autoconciencia que 
puede reconocer, ante la experiencia de la muerte, el sentido y el 
destino de su existencia, lo cual abre camino al razonamiento y a 
la proyección hacia el futuro. Del mismo modo, su relacionalidad 
–dimensión constitutiva de la persona– se manifiesta en tres 
ámbitos fundamentales:  

1. Dependencia frente a Dios, su Creador y vocación definitiva. Fuente de 
salvación. 

2. Igualdad frente al tú humano. Ya que todos los seres humanos 
compartimos un mismo origen y naturaleza. 

3. Superioridad frente al mundo. Entendida como responsabilidad de 
administrar los bienes de la creación en nombre del Creador. 

A ello se añade la libertad, condición necesaria que otorga al 
ser humano la capacidad de autodeterminarse responsablemente 
y de elegir conforme a su conciencia moral, pero también, implica 
la exigencia de reconocer al otro como un ser libre y respetar su 
libertad. En consecuencia, la realidad humana se despliega en el 
pensar, el conocer y, sobre todo, en el estar en relación con el otro, 
donde se nutre su existencia y alcanza su plenitud. 

Sin embargo, esta realidad relacional no se agota en los 
vínculos visibles o históricos, o a una mera conexión teórica o 
abstracta; implica una experiencia viva y profunda que transforma 
la propia existencia.  El ser humano porta en sí mismo un anhelo 



EL SER HUMANO Y SU RELACIÓN CON DIOS 

151 

que lo trasciende, un deseo que ninguna realidad finita puede 
colmar. Su estructura espiritual está abierta al infinito (Sesboüé, 
2000), es decir, su capacidad relacional se orienta también hacia 
lo trascendente, lo que constituye parte esencial de su naturaleza 
como ser consciente y espiritual, que busca comprender su 
existencia a partir de la experiencia de lo divino, lo absoluto y lo 
trascendente. 

Lo anterior se manifiesta, ante todo, en el deseo infinito –o 
indefinido– que brota de la necesidad y carece de fin, haciendo 
del ser humano el único ser permanentemente insatisfecho. No 
obstante, desde la perspectiva teológica, esta apertura es también 
signo de su capacidad de esperanza, pues solo quien reconoce su 
límite puede tender hacia lo Absoluto.  

Ahora bien, esta apertura al infinito no permanece 
indeterminada. En la búsqueda de sentido, el ser humano 
experimenta una conexión con algo más grande, que lo despierta 
al deseo del Infinito; es decir, la orientación consciente hacia el 
Absoluto, al que la teología denomina Dios. Desde la búsqueda 
del sentido de su propia existencia, la persona reconoce en ese 
Absoluto la respuesta a su anhelo más profundo, el deseo de Dios, 
sentido inagotable y experiencia universal que revela su 
dependencia creatural respecto del principio que la origina 
(Summa Contra Gentiles, II, c. 18). De este modo, la capacidad 
relacional y trascendente del ser humano lo vincula no solo con 
los demás y con el mundo que lo rodea, sino también con lo 
divino.  

El ser humano necesitó de Dios para ser y existir, y continúa 
necesitándolo para seguir siendo. 



CECILIA PÉREZ MORA 

152 

El ser humano, un ser trascendente 
De naturaleza psicoorgánica –espíritu y materia, dos principios 

metafísicos que están completamente unidos, uno no es más que 
el otro, y ambos forman una unidad–, el ser humano es persona, 
un sujeto capaz de disponer de su propia naturaleza y que, por 
ello, vale más que cualquier otra realidad mundana, dicho por 
medio de una categoría bíblica, se entiende como imagen de Dios. 

El concepto de trascendencia se refiere a la cualidad de 
sobrepasar los límites de lo concreto y lo finito. Ambas realidades 
–la persona humana y lo trascendente– se vinculan en cuanto al 
alma; siendo un ser en el mundo, el ser humano se inserta en la 
realidad material como su hogar, pero al mismo tiempo la 
trasciende. Asimismo, al ser un ser temporal, que va siendo y se va 
haciendo (identidad) en el tiempo, el ser humano también 
trasciende el acontecer, proyectándose hacia una plenitud que lo 
supera. 

Ahora bien, esta apertura trascendente no alude únicamente al 
ámbito divino, sino que se hace visible en la experiencia cotidiana 
y existencial que va más allá del propio individuo. Es 
precisamente en el encuentro con lo trascendente que la persona 
adquiere una perspectiva más amplia, con nuevos significados y 
propósitos, encontrando un sentido más profundo y pleno, que 
supera las limitaciones individuales. De ahí que pueda 
manifestarse en múltiples formas, tales como, en la vivencia 
espiritual, en la creatividad, en el servicio solidario o en la apertura 
a una comunión más amplia con lo trascendente (Sellés, 2017). 



EL SER HUMANO Y SU RELACIÓN CON DIOS 

153 

En suma, la búsqueda de trascendencia constituye una 
necesidad natural del ser humano, pues define su ser. Consciente 
de su finitud material, anhela superar esa limitación, orientándose 
hacia una plenitud más allá de lo visible y pasajero. 

 
Ser mortal que trasciende a la muerte 

La criatura humana forma parte del mundo; no obstante, vale 
más que cualquier otra realidad mundana, pues por el alma 
trasciende el mundo. Es un ser temporal que, gracias al alma, 
trasciende el tiempo, y, por la misma, es un ser mortal que 
trasciende la muerte.  

El alma –principio vital, activo y esencial que organiza y 
vivifica la materia– es lo que reconoce al humano como un ser 
vivo. No se trata de un cuerpo al que se le añade un alma, sino de 
un determinado tipo de cuerpo, un cuerpo animado; en efecto, el 
alma es la forma del cuerpo (Concilio de Vienne). En otras 
palabras, sin alma no hay cuerpo. 

Capaz de mantener un diálogo salvífico con Dios, el ser 
humano puede escucharle y responderle. A partir de esta relación, 
la teología afirma que la muerte no constituye su destino final, 
pues Dios lo creó para la vida. En este horizonte, se reconocen 
dos categorías que iluminan el destino humano más allá de la 
muerte, hablamos de la inmortalidad y la resurrección. Ambas 
surgen, en la búsqueda del sentido de la vida, como expresiones 
de la esperanza teologal o respuesta religiosa, desarrollándose en 
dos dimensiones estrechamente afines, lo espiritual y lo religioso. 



CECILIA PÉREZ MORA 

154 

A menudo se confunde la espiritualidad de una persona con la 
religión que profesa. Sin embargo, la dimensión espiritual brota 
de la esencia humana, el alma, donde reside un deseo de Dios 
inscrito en el corazón, un anhelo que Dios mismo no deja de 
suscitar. La religión, en cambio, es posterior, pues se configura 
como una respuesta histórica y comunitaria a esa raíz espiritual. 
Así, la dimensión religiosa es constitutiva del ser humano, en 
cuanto lo orienta, por naturaleza, al reconocimiento y adoración 
de Dios. Como fenómeno humano de reciprocidad y comunión 
interpersonal, la religión responde a la búsqueda del sentido de la 
vida mediante un conjunto de creencias, normas de 
comportamiento (ética) y tradiciones, a través de las cuales se 
establece una relación (comunitaria) con la divinidad (o las 
divinidades). De este modo, la religión es una referencia originaria 
y trascendental del ser humano al fundamento de su existencia. 

Como ser mortal que trasciende la muerte, la concepción 
religiosa sobre el destino de la criatura plantea, como se ha 
señalado, la inmortalidad y la resurrección. En cuanto a esta 
última, la muerte representa el fin del ser humano en su totalidad. 
No obstante, y a pesar de ello, Dios promete un futuro de vida 
nueva, que solo puede concebirse como resurrección, es decir, 
recobrar la vida en plenitud. Esta promesa no se refiere 
únicamente al alma, sino también a la corporeidad, como victoria 
total sobre la muerte.  

Así, cuando la antropología cristiana habla de inmortalidad, 
precisa que, como don preternatural, era la virtud por la cual 
Adán y Eva no morirían, ni física ni espiritualmente. El libro del 
Génesis relata que el ser humano fue creado por Dios a su imagen 



EL SER HUMANO Y SU RELACIÓN CON DIOS 

155 

y semejanza, con un destino de eternidad (Gn 2, 7); pero, a causa 
del pecado, perdió ese don. Aun así, la fe cristiana sostiene que el 
alma no muere, a pesar de la corrupción del cuerpo.  

Con el acontecimiento de la Pasión, Muerte y Resurrección de 
Jesús –el nuevo Adán, el hombre en plenitud–, los creyentes 
esperan la resurrección de los muertos como signo de fe. El alma 
inmortal, no perece al separarse del cuerpo en la muerte, sino que 
se reunirá nuevamente con el cuerpo en la resurrección final, 
consumando así la promesa divina. 

 
Jesús, modelo de humanidad 

Dios no es absurdo, es misterio. El misterio no es irracional, 
sino sobreabundancia de sentido, de significado y de verdad. En 
su bondad y amor infinito, el Creador ha ofrecido una nueva 
oportunidad a su criatura –a pesar de su desobediencia–, morir y 
resucitar para estar junto a Él en la vida eterna. Este designio 
salvífico se manifiesta progresivamente en la historia del pueblo 
elegido –antigua alianza– y culmina en la humillación del Hijo 
unigénito, en quien se inaugura la nueva y eterna alianza. 

Dios ha llevado a cabo la salvación del mundo mediante un 
modo que desconcierta tanto a la ley judía como a la sabiduría 
griega, “los judíos exigen signos, los griegos buscan sabiduría; 
pero nosotros predicamos a Cristo crucificado: escándalo para los 
judíos, necedad para los gentiles” (1Co 1, 22-23). La cruz, que 
para la razón humana puede parecer contradicción o fracaso, es 
en realidad el acontecimiento salvífico por excelencia. En ella, se 
revela una sabiduría nueva, la de Dios, cuya lógica solo puede ser 



CECILIA PÉREZ MORA 

156 

comprendida desde la fe, pues en el sufrimiento y la entrega de 
Cristo se manifiesta el amor redentor que vence al pecado y a la 
muerte. 

Como única criatura capaz de Dios, el ser humano tiene una 
vocación clara y definitiva, que es volver a la Trinidad. El mismo 
Dios que nos crea, sostiene y mantiene en la existencia, quiere que 
volvamos a Él por medio de la muerte, la cual se transforma por 
Cristo en camino que nos conduce a la vida eterna. Pero este 
retorno no ocurre sin antes establecer una relación de amor y 
paternidad mediante Jesucristo, que nos introduce en la filiación 
divina, es decir, en la familiaridad con el Padre que se manifiesta 
en el Hijo y nos hace hijos en el Hijo. 

En consecuencia, la criatura humana es capaz de dar respuesta 
al Tú divino que se manifiesta, ya que, al ser imagen de Dios –en 
cuanto capaz de conocer y amar–, posee una dignidad inviolable, 
a pesar de que su naturaleza esté debilitada por el pecado (GS 12). 
Esta imagen divina alcanza su plena comprensión con la venida 
del Hijo, Jesús, el hombre en plenitud y, al mismo tiempo, la 
imagen visible del Dios invisible. 

 
El ser humano se conoce mejor a la luz de Cristo 

La semejanza con Dios es plenitud de vida e imagen restaurada 
por Cristo. Adán fue solo un esbozo de la plena realización 
humana (Rm 5, 14); lleva consigo las huellas del pecado y la 
muerte. En cambio, Cristo es fuente de vida verdadera, nos revela 
la divinidad y nos hace libres, mostrando que Él es el camino hacia 
la perfección. 



EL SER HUMANO Y SU RELACIÓN CON DIOS 

157 

Cristo ha revelado cómo es Dios, “quien me ha visto a mí, ha 
visto al Padre” (Jn 14, 8-11). Por Él conocemos a Dios como 
Trinidad: Padre, Hijo y Espíritu Santo. Y, gracias a ese amor 
misericordioso que actúa en y por medio del Hijo, la imagen 
deformada por el pecado nos es restaurada en Él, especialmente 
mediante el bautismo, que nos introduce en la filiación adoptiva, 
liberándonos del pecado y la condenación (Rm 8). 

Al encarnarse y redimirnos, Jesucristo no solo rehízo la imagen 
desfigurada por el pecado, sino que nos otorgó dones para 
embellecerla. Por Él somos hijos en el Hijo, convocados por Dios 
para conocerle, amarle y, finalmente, vivir con Él. 

Es la acción redentora de Cristo la que ha destruido el pecado 
y la muerte heredados de Adán. Como afirma San Ireneo de Lyon 
(2018) sobre Cristo, “se encarnó y se hizo hombre, recapituló en 
sí mismo la larga línea de la raza humana entera y nos concedió 
en compendio nuestra salvación (in compedio nobis salutem 
praestans), de manera que lo que perdimos en Adán, es decir, el 
ser a imagen y semejanza de Dios, esto mismo lo recibiéramos en 
Jesucristo” (p. 421). Por ello, el cristianismo ve en Jesús la luz de 
la esperanza, una nueva realidad ofrecida a toda la humanidad, 
donde cada hombre y mujer es llamado a la comunión con el Dios 
trinitario, hacia quien está orientado por su semejanza con Él. En 
Cristo somos acogidos como hijos de Dios, participamos de la 
naturaleza divina y recibimos la promesa de la vida eterna. 

Tengamos en cuenta que, la imagen y semejanza con Dios, ya 
presente en el Antiguo Testamento, va a expresar: 

1. El dominio sobre la tierra: como reflejo de la autoridad conferida por 
Dios. 



CECILIA PÉREZ MORA 

158 

2. La distinción: el ser humano es imagen de Dios, no es Dios. 
3. La semejanza: entendida como un parecido con Dios que se expresa en la 
capacidad de trascendencia e inmanencia. 

Entonces, la imagen implica reflejar el modelo. Somos imagen 
en la comunión, pues Dios es comunión, y estamos llamados a la 
comunión plena como hijos suyos. Cristo es la imagen perfecta 
de Dios (Col 1,15), ya que hace visible al Padre. Así, el cristiano, 
a su vez, es llamado a reproducir la imagen del Hijo, pues es Cristo 
quien restituye la imagen deteriorada, ilumina nuestra dignidad y 
permite que esta sea retocada por el bautismo, y perfeccionada día 
a día, hasta alcanzar la plenitud en la Parusía. 

 
El amor, camino privilegiado de acceso a lo divino 

La persona humana no existe como un ser aislado o 
autosuficiente, sino que su esencia consiste en ser relación:  

y no decimos que una persona tiene relaciones, sino que es relación. No cabe 
duda de que la persona es un ser incompleto, pero que posee las bases de su 
propia subsistencia y de su autonomía, y se desarrolla y realiza multiplicando 
sus relaciones con otras personas (Vázquez Borau, 2013, p. 9)  

La identidad personal, entonces, se configura y plenifica en el 
vínculo con los otros y, en última instancia, en la relación con 
Dios, de quien proviene su existencia. Así, la relacionalidad no es 
algo añadido, sino el fundamento mismo del ser persona, “pero al 
no existir por nosotros mismos, sino por Otro, no somos relación 
de nosotros mismos con nosotros mismos, sino que somos, 
esencialmente, relación con respecto a Dios” (Vázquez Borau, 
2013, p. 9). 



EL SER HUMANO Y SU RELACIÓN CON DIOS 

159 

En resumidas cuentas, la relación entre Dios y el ser humano 
se basa en una dinámica de reciprocidad. Dios no permanece 
distante ni ajeno a la realidad, sino que se hace presente en el 
mundo y en la vida de cada persona, entablando con ella un 
vínculo íntimo y personal en un contexto de amor (diálogo). Este 
amor constituye el camino privilegiado de apertura a lo divino –
o vía de acceso a lo trascendente– y de encuentro con el otro, 
proporcionando un sentido de plenitud y de conexión con una 
realidad más amplia, ya que nos abrimos a la dimensión divina y 
nos convertimos en participantes activos de la realidad 
trascendente (Nédoncelle, 1996).  

La persona, en lo más profundo de su conciencia, puede 
experimentar esta presencia mediante una forma de conocimiento 
intuitivo que le permite acceder a la verdad y al sentido último de 
la existencia. Dicha capacidad, inscrita en su naturaleza espiritual, 
hace posible la relación tanto entre los seres humanos como entre 
la persona y Dios. Por ello, el encuentro con Dios no es solo un 
acto de fe, sino también un acto de conocimiento y experiencia 
interior, donde amor y verdad convergen en la búsqueda del 
Absoluto, ya que, en definitiva, el ser humano, por naturaleza, 
está abierto y orientado hacia lo trascendente, superando los 
confines materiales en busca de una conexión profunda con una 
realidad más allá de sí mismo.  

La reflexión sobre el ser humano y su relación con Dios 
permite reconocer que la identidad humana se configura en el 
encuentro con los otros y en la apertura a lo trascendente, donde 
se revela su vocación al amor y a la comunión. Esta relacionalidad, 



CECILIA PÉREZ MORA 

160 

inscrita en su naturaleza espiritual, orienta al ser humano hacia el 
Absoluto y le permite trascender los límites de lo finito. 

Por ello, la búsqueda de sentido y plenitud expresa el anhelo 
de Dios. Y es en Cristo, modelo perfecto de humanidad, donde 
se restaura en cada persona la imagen de Dios, venciendo el 
pecado y la muerte, y abriendo al ser humano al horizonte de la 
vida eterna. Así, el amor se presenta como la vía privilegiada de 
acceso a lo divino y de encuentro con el otro, fuente de plenitud, 
conocimiento y comunión con la realidad trascendente. 

 
Referencias 
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana. 
Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024). Dignitas Infinita. 

Editrice Vaticana. 
Ireneo de Lyon. (2018). Obras escogidas. Clie. 
Nédoncelle, M. (1966). Love and the person. Sheed and Ward.  
Nédoncelle, M. (1996). La reciprocidad de las conciencias. 

Caparrón Editores. 
Ratzinger, J. (2005). Dios y el mundo. Random House 

Mondadori. 
Ruiz de la Peña, J. (1988). Imagen de Dios. Sal Terrae. 
Sesboüé, B. (2000). Creer. San Pablo. 
Sellés, J. (2017). La antropología trascendental de Maurice 

Nédoncelle. Ápeiron. 
Vázquez Borau, J. (2013). La relación interpersonal en Maurice 

Nédoncelle. Emmanuel Mounier. 



161 

La dimensión espiritual del ser humano 
VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El anhelo profundo del corazón humano 
Desde las más antiguas manifestaciones culturales de la 

historia, el ser humano se ha formulado interrogantes radicales 
que exceden el ámbito de lo meramente material, revelando así su 
apertura constitutiva hacia lo trascendente y su búsqueda 
incesante de sentido: ¿tiene un propósito la vida?, ¿Quién es el 
creador de todo?, ¿qué hay más allá de la muerte? Estas cuestiones 
u otras no surgen de una simple curiosidad intelectual, sino que 
emergen desde las profundidades más íntimas de nuestro ser. 
Como expresa el salmista: “Como busca la cierva corrientes de 
agua, así mi alma te busca a ti, Dios mío” (Sal 42, 2). Esta 
búsqueda revela y demuestra que la dimensión espiritual 
constituye un elemento esencial y fundamental de la persona 
humana. 

Los teólogos, especialmente Orígenes y Santo Tomás de 
Aquino, así como otros han identificado esta inquietud existencial 
como el desiderium naturale (deseo natural de ver a Dios), ese 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

162 

anhelo natural hacia Dios que caracteriza al corazón humano, 
donde cada persona afronta esa tarea inevitable de encontrar 
significado a su propia existencia, y en este proceso descubre una 
verdad fundamental, que es darse cuenta que posee una naturaleza 
intrínsecamente abierta hacia la trascendencia, hacia lo que 
algunos han denominado el Totalmente Otro, como lo expresa la 
Palabra de Dios: “en Él vivimos, nos movemos y existimos” (Hch 
17, 28). 

La tradición cristiana interpreta esta apertura como una 
capacidad innata para lo infinito. El Magisterio enseña con 
claridad:  

A la persona humana pertenece la apertura a la trascendencia: el hombre 
está abierto al infinito y a todos los seres creados. Está abierto sobre todo 
al infinito, es decir a Dios, porque con su inteligencia y su voluntad se eleva 
por encima de todo lo creado y de sí mismo, se hace independiente de las 
criaturas, es libre frente a todas las cosas creadas y se dirige hacia la verdad 
y el bien absolutos. Está abierto también hacia el otro, a los demás hombres 
y al mundo, porque sólo en cuanto se comprende en referencia a 
un tú puede decir yo. La persona está abierta a la totalidad del ser, al 
horizonte ilimitado del ser. Tiene en sí la capacidad de trascender los 
objetos particulares que conoce, gracias a su apertura al ser sin fronteras. 
(Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia, 130). 
La Iglesia, al examinar los signos de los tiempos e interpretarlos 

bajo la luz del Evangelio, procura dar respuesta a estos 
interrogantes perennes del ser humano acerca del sentido de la 
vida presente y futura, así como sobre la relación entre ambas (GS 
4). Este texto aborda la dimensión espiritual del ser humano desde 
la fe cristiana, no como un conjunto de doctrinas rígidas, sino 
como un itinerario de encuentro con Aquel que constituye la 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

163 

respuesta última y definitiva, con Jesucristo que es: “El camino, la 
verdad y la vida” (Jn 14, 6). 
 
El ser humano. Creatura dotada de dignidad y llamada a la 
trascendencia 

Para profundizar en la comprensión de la espiritualidad 
cristiana, resulta indispensable partir de la concepción del ser 
humano. No se trata de un individuo extraviado en la inmensidad 
del cosmos, sino de una criatura amada, dotada de una dignidad 
inherente y de una vocación trascendente. 

El cimiento de la dignidad humana radica en haber sido creado 
“a imagen de Dios” (Gn 1, 27). Esta verdad revelada, que tiene 
sus raíces en el libro del Génesis, y conlleva consecuencias 
antropológicas de gran profundidad. El Catecismo de la Iglesia 
Católica lo formula de manera precisa, “al haber sido creado a 
imagen de Dios, el ser humano posee la dignidad de persona; no 
es meramente algo, sino alguien. Tiene la capacidad de conocerse, 
de poseerse y de entregarse libremente, así como de entrar en 
comunión con otras personas” (CEC 357). 

Esta dignidad no constituye una conquista personal, sino un 
regalo primordial. Sin embargo, su significado pleno se nos 
manifiesta en Cristo. Como proclamó el Concilio Vaticano II, “en 
realidad, el misterio del hombre sólo se esclarece en el misterio del 
Verbo encarnado” (GS 22). En Jesucristo, el hombre perfecto, la 
humanidad descubre la grandeza de su vocación y el sentido 
auténtico de su existencia. 

La encíclica Redemptor hominis de Juan Pablo II profundiza 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

164 

esta perspectiva, “el hombre que quiere comprenderse hasta el 
fondo a sí mismo –no solamente según criterios y medidas del 
propio ser inmediatos, parciales, a veces superficiales e incluso 
aparentes– debe, con su inquietud, incertidumbre e incluso con 
su debilidad y pecaminosidad, con su vida y con su muerte, 
acercarse a Cristo. Debe, por decirlo así, entrar en Él con todo su 
ser, debe apropiarse y asimilar toda la realidad de la Encarnación 
y de la Redención para encontrarse a sí mismo” (RH 10).  
 
El ser humano como ser en búsqueda. El deseo natural de Dios 

La apertura hacia la trascendencia se expresa en el corazón 
humano como un anhelo innato de Dios. Esta búsqueda 
constituye algo tan esencial que, aunque la persona pueda 
olvidarla o incluso negarla, la llamada divina permanece. El 
salmista lo expresa, “Digo para mis adentros: “Busca su rostro”. 
Sí, Yahvé, tu rostro busco, no me ocultes tu rostro.” (Sal 27, 8-9). 
El Catecismo nos recuerda esta dinámica de búsqueda. 

“Alégrense los que buscan al Señor” (Sal 105, 3). Si el hombre puede olvidar o 
rechazar a Dios, Dios no cesa de llamar a todo hombre a buscarle para que viva 
y encuentre la dicha. Pero esta búsqueda exige del hombre todo el esfuerzo de 
su inteligencia, la rectitud de su voluntad, un corazón recto, y también el 
testimonio de otros que le enseñen a buscar a Dios. (CEC, 30) 

Esta sed de infinito constituye el motor de la vida espiritual. 
Representa el reconocimiento de que nuestra existencia no se 
limita a lo material ni a lo inmediato, sino que aspira a una 
comunión más profunda y una plenitud que únicamente puede 
hallarse en su Fuente originaria. Cristo lo promete, “si alguno 
tiene sed, que venga a mí y beba” (Jn 7, 37). 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

165 

San Agustín expresó esta realidad con palabras que siguen 
resonando hasta el día de hoy, “nos hiciste, Señor, para ti, y 
nuestro corazón está inquieto hasta que descanse en ti” 
(Confesiones I, 1, 1). Como enseña también Dei Verbum, “Dios, 
creándolo todo y conservándolo por su Verbo, da a los hombres 
testimonio perenne de sí en las cosas creadas, y, queriendo abrir el 
camino de la salvación sobrenatural, se manifestó, además, 
personalmente a nuestros primeros padres ya desde el principio.” 
(DV 3). San Pablo confirma esta verdad, “Porque lo invisible de 
Dios, desde la creación del mundo, se deja ver a la inteligencia a 
través de sus obras.” (Rom 1, 20). 
 
Jesucristo, plenitud de la revelación y respuesta al anhelo 
humano 

La fe cristiana proclama que Jesucristo constituye la respuesta 
definitiva a las preguntas fundamentales del ser humano. No es 
simplemente un maestro de sabiduría o un profeta entre muchos 
otros; representa la revelación completa de Dios y, al mismo 
tiempo, la revelación plena de aquello que el ser humano está 
destinado a ser. “La importancia única e insustituible de Cristo 
para nosotros, para la humanidad, consiste en que Cristo es el 
Camino, la Verdad y la Vida. Si no conocemos a Dios en Cristo y 
con Cristo, toda la realidad se convierte en un enigma 
indescifrable; no hay camino y, al no haber camino, no hay vida 
ni verdad” (DA 22). Él mismo declara: “Yo soy la luz del mundo; 
el que me sigue no caminará en tinieblas, sino que tendrá la luz 
de la vida” (Jn 8, 12). 

Por esta razón, la misión fundamental de la Iglesia no consiste 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

166 

en transmitir una doctrina o un sistema moral, sino en anunciar 
a una Persona. Como afirma el Catecismo, “la transmisión de la 
fe cristiana es ante todo el anuncio de Jesucristo para conducir a 
la fe en Él. Desde el principio, los primeros discípulos ardieron en 
deseos de anunciar a Cristo: “No podemos nosotros dejar de 
hablar de lo que hemos visto y oído” (Hch 4, 20). Y ellos mismos 
invitan a los hombres de todos los tiempos a entrar en la alegría 
de su comunión con Cristo” (CEC, 425). El apóstol Felipe lo 
experimentó así, “Felipe se encuentra con Natanael y le dice: “Ese 
del que escribió Moisés en la Ley, y también los profetas, lo hemos 
encontrado: Jesús el hijo de José, el de Nazaret” (Jn 1, 45). 

La encíclica Fides et ratio subraya esta centralidad,  
“Jesucristo es el camino, la verdad y la vida” (Jn 14, 6). Entre los diversos 
servicios que la Iglesia ha de ofrecer a la humanidad, hay uno del cual es 
responsable de un modo muy particular, la diaconía de la verdad. Por una 
parte, esta misión hace a la comunidad creyente partícipe del esfuerzo común 
que la humanidad lleva a cabo para alcanzar la verdad; y por otra, la obliga a 
responsabilizarse del anuncio de las certezas adquiridas, incluso desde la 
conciencia de que toda verdad alcanzada es sólo una etapa hacia aquella verdad 
total que se manifestará en la revelación última de Dios” (FR, 2). 

En el encuentro con Cristo, el anhelo humano de verdad, amor 
y vida encuentra su cumplimiento pleno. Como dice San Juan, 
“En esto se manifestó el amor que Dios nos tiene; en que Dios 
envió al mundo a su Hijo único para que vivamos por medio de 
él.” (1Jn 4, 9). 
 
Las dimensiones del hecho religioso 

Las religiones, así como las tradiciones de los pueblos 
originarios, tienen una estructura común que se fundamenta en 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

167 

tres dimensiones que están unidas: el mito, el rito y el ethos. Estos 
aspectos se entrelazan formando una unidad coherente que 
intenta responder a las preguntas más hondas sobre el sentido de 
la vida y de su tradición. 

El mito: son los relatos sagrados que una comunidad considera verdaderos y 
fundamentales. Entendidos no como algo ficticio, sino como narraciones que 
iluminan el origen, la identidad y el destino de la existencia. Como señalaba 
Mircea Eliade, el mito habla de lo que sucedió en el principio, en aquel tiempo 
fundante donde todo comenzó. 
El rito: es la manera en que esas narraciones se hacen presentes de nuevo, a 
través de gestos, símbolos y celebraciones. No se trata de una simple 
escenificación ni de un recuerdo distante, sino de una verdadera participación 
en lo sagrado. Como señalaba Mircea Eliade, el rito introduce a la comunidad 
en el tiempo sagrado, permitiendo que el mito vuelva a hacerse actual.  
El ethos: hace referencia al modo de vivir, a los valores y principios que nacen 
de la experiencia de la comunidad y de la fe. Es la forma concreta en que la 
religión se traduce en la vida de cada día. No consiste en normas impuestas 
desde fuera, sino en una coherencia interior que brota del encuentro con la 
divinidad y de la transformación que ese encuentro provoca.  

Estas tres dimensiones no pueden entenderse por separado sin 
empobrecer la experiencia religiosa. Un mito sin rito se convierte 
en teoría sin vida; un rito sin ethos se queda en un formalismo 
vacío; un ethos sin raíces míticas y rituales corre el riesgo de 
convertirse en mero moralismo.  

Comprender una tradición religiosa exige atender a estas tres 
dimensiones en conjunto. Preguntarse cuáles son sus relatos 
sagrados, de qué manera los celebra ritualmente y qué estilo de 
vida propone es la vía para penetrar en la profundidad de su 
experiencia de fe. 
 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

168 

Algunas expresiones de la espiritualidad 
Este deseo innato de Dios, enraizado en nuestra creación como 

imagen de Dios, no permanece como un anhelo abstracto; busca 
manifestarse en prácticas y actitudes concretas que orientan todo 
nuestro ser hacia su Creador. La fe cristiana propone diversos 
caminos que, lejos de excluirse mutuamente, se entrelazan para 
conducir al encuentro con Dios. 
 
La oración y la liturgia 

La oración constituye el núcleo de la vida espiritual, siendo una 
necesidad vital. Se define como la elevación del alma hacia Dios, 
una expresión de nuestra adoración que se manifiesta mediante la 
alabanza, la acción de gracias, la intercesión y la súplica. En este 
diálogo íntimo, el creyente cultiva su relación con Dios y 
encuentra la fortaleza para vivir conforme a su voluntad. Cristo 
nos enseña, “Él les dijo: “Cuando oren, digan: Padre, santificado 
sea tu Nombre, venga tu Reino...” (Lc 11, 2). 

Por su parte, “de la Liturgia, sobre todo de la Eucaristía, mana 
hacia nosotros la gracia como de su fuente y se obtiene con la 
máxima eficacia aquella santificación de los hombres en Cristo y 
aquella glorificación de Dios, a la cual las demás obras de la Iglesia 
tienden como a su fin” (SC 10). En las celebraciones litúrgicas, la 
oración personal se une a la oración de toda la comunidad, 
participando de manera consciente y activa en el misterio de la 
salvación que se hace presente. Siendo la Eucaristía instituida por 
Cristo, “Hagan esto en conmemoración mía” (Lc 22, 19) la 
oración por excelencia.  



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

169 

La misión de la Iglesia continúa la de Cristo:  
Como el Padre me envió, también yo los envío” (Jn 20, 21). Por tanto, la 
Iglesia recibe la fuerza espiritual necesaria para cumplir su misión perpetuando 
en la Eucaristía el sacrificio de la Cruz y comulgando el cuerpo y la sangre de 
Cristo. Así, la Eucaristía es la fuente y, al mismo tiempo, la cumbre de toda la 
evangelización, puesto que su objetivo es la comunión de los hombres con 
Cristo y, en Él, con el Padre y con el Espíritu Santo. (EE 22)  

 
El camino de la belleza 

La belleza constituye una vía privilegiada para el encuentro con 
lo trascendente, una respuesta sensible a la sed de infinito. El 
esplendor de la creación, la genialidad del arte y la solemnidad de 
la liturgia poseen la capacidad de tocar el corazón humano de una 
manera que la sola razón no puede alcanzar. Como afirma el Papa 
Francisco, “la comunidad evangelizadora gozosa siempre sabe 
festejar. Celebra y festeja cada pequeña victoria, cada paso 
adelante en la evangelización. La evangelización gozosa se vuelve 
belleza en la liturgia en medio de la exigencia diaria de extender 
el bien. La Iglesia evangeliza y se evangeliza a sí misma con la 
belleza de la liturgia, la cual también es celebración de la actividad 
evangelizadora y fuente de un renovado impulso donativo.” (EG 
24), pues en ella la fe se celebra y se expresa mediante signos que 
elevan el espíritu. 

El lenguaje simbólico de la belleza tiene el poder de abrir el 
corazón humano “hacia la fascinación del misterio y el absoluto” 
(La vía de la belleza, 2.1). Ya sea mediante un cántico, una obra 
de arte sacro o la majestuosidad de la naturaleza, la belleza nos 
saca de nosotros mismos y nos orienta hacia el Creador de todo 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

170 

lo bueno y lo bello. El salmista lo expresa: “Una cosa pido al 
Señor, eso buscaré: habitar en la casa del Señor todos los días de 
mi vida, para gozar de la dulzura del Señor y contemplar su 
santuario” (Sal 27, 4). 

Benedicto XVI, en su encuentro con artistas en la Capilla 
Sixtina (2009), expresó: “este mundo en que vivimos tiene 
necesidad de la belleza para no caer en la desesperanza. La belleza, 
como la verdad, es lo que pone la alegría en el corazón de los 
hombres; es el fruto precioso que resiste a la usura del tiempo, que 
une las generaciones y las hace comunicarse en la admiración”. 
San Pablo, además, nos recuerda: “por lo demás, hermanos, todo 
cuanto hay de verdadero, de noble, de justo, de puro, de amable, 
de honorable, todo cuanto sea virtud y cosa digna de elogio, todo 
eso ténganlo en cuenta” (Flp 4,8). 
 
El testimonio del amor 

El amor al prójimo representa una de las manifestaciones más 
auténticas de la vida espiritual, donde la búsqueda de Dios se 
encarna en el servicio del hermano. Para el cristianismo, el servicio 
a los demás, especialmente a los más pobres y necesitados, no 
constituye una mera acción social, sino el “mejor testimonio del 
Dios en quien creemos” (DCE 31c). La fe nos impulsa a 
reconocer a Cristo en cada hermano abandonado o excluido, 
convirtiendo esta convicción en una motivación fundamental 
para la acción (FT 85). Cristo nos dice: “En verdad les digo que 
cuanto hicieron a unos de estos hermanos míos más pequeños, a 
mí me lo hicieron” (Mt 25, 40). 

Por esta razón, la opción por los pobres es, para la Iglesia, “una 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

171 

categoría teológica antes que cultural, sociológica, política o 
filosófica. Dios les otorga “su primera misericordia. Esta 
preferencia divina tiene consecuencias en la vida de fe de todos 
los cristianos, llamados a tener “los mismos sentimientos de 
Jesucristo” (Flp 2, 5). Se fundamenta en la fe en un Dios que se 
hizo pobre por nosotros para enriquecernos con su pobreza. 
Como dice San Pablo: “Pues conocen la generosidad de nuestro 
Señor Jesucristo, el cual, siendo rico, por ustedes se hizo pobre a 
fin de que se enriquecieran con su pobreza” (2Cor 8, 9). En el 
amor concreto y servicial, la fe se hace creíble y la espiritualidad 
se encarna en la historia. 

La encíclica Caritas in veritate de Benedicto XVI profundiza: 
“la caridad es la vía maestra de la doctrina social de la Iglesia. 
Todas las responsabilidades y compromisos trazados por esta 
doctrina provienen de la caridad que, según la enseñanza de Jesús, 
es la síntesis de toda la Ley (CV 2). Jesús mismo resume: “les doy 
un mandamiento nuevo: que se amen los unos a los otros. Que, 
como yo os he amado, así os améis también vosotros los unos a 
los otros” (Jn 13, 34). 
 
El aporte del desarrollo de la espiritualidad cristiana 

La experiencia espiritual abre un camino para construir un 
horizonte vital en medio de la búsqueda de sentido que atraviesa 
la vida de toda persona. El cristianismo anuncia que Jesucristo es 
la imagen visible del Dios invisible y recoge la afirmación del 
evangelio de Juan donde se dice que quien lo ha visto a él ha visto 
al Padre, de modo que su existencia se presenta como la plenitud 
de lo humano. Desde esta convicción, la propia biografía deja de 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

172 

entenderse como una suma de hechos aislados y puede 
interpretarse como una historia habitada y acompañada, en la que 
es posible resistir al sinsentido y a la desesperanza. La luz de Cristo 
permite releer las alegrías y las heridas de la vida como lugares en 
los que Dios puede hablar, consolar, corregir y renovar, abriendo 
perspectivas allí donde solo parecía haber cansancio o confusión. 

Esta misma espiritualidad se traduce en una forma concreta de 
vivir la ética y la caridad. No se queda en sentimientos vagos ni 
en deseos genéricos de ser buenas personas, sino que inspira una 
responsabilidad real frente a los demás y empuja a enfrentar la 
injusticia y la desigualdad mediante gestos y decisiones concretas. 
La vida cristiana, cuando se toma en serio, alienta un estilo de 
existencia profético y contemplativo a la vez, capaz de disfrutar 
intensamente de lo esencial sin quedar atrapado en el 
consumismo ni en la búsqueda compulsiva de novedades. En este 
horizonte, reconocer la llamada de Dios a transformar las 
dinámicas sociales se vuelve parte del propio camino espiritual y 
no un añadido opcional, de manera que el ejercicio de la caridad 
se convierte en un espacio donde el creyente madura, se purifica 
interiormente y avanza en el camino de la santidad. 

La espiritualidad, además, no se limita a la esfera interior ni a 
las relaciones entre personas, sino que se experimenta también en 
la manera de situarse ante toda la creación. La conciencia de que 
todo está conectado lleva a percibir el mundo creado como un 
ámbito de comunión y responsabilidad, y no solamente como un 
conjunto de recursos disponibles para el uso humano. Desde aquí 
surge la invitación a cultivar una espiritualidad de solidaridad 
global que una el cuidado de la naturaleza con el compromiso 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

173 

social y la búsqueda de justicia. El modo en que se trata la tierra, 
los animales, los bienes naturales y las generaciones futuras se 
vincula con la paz interior de cada persona, de manera que la 
ecología exterior y la ecología del corazón se sostienen 
mutuamente y se enriquecen. 

Finalmente, una espiritualidad auténtica supone acoger el 
amor de Dios y responder con adoración confiada, reconociendo 
su infinita grandeza y al mismo tiempo su cercanía. El ser 
humano, creado por Dios y destinado a Él, se orienta de manera 
profunda hacia la verdad, el bien y la belleza, y esta orientación se 
expresa en la oración, la meditación y el ejercicio de las virtudes 
teologales de fe, esperanza y caridad, que disponen a participar de 
la vida divina. Sin embargo, el deseo de trascendencia que marca 
la espiritualidad cristiana no es exclusivo de ella, sino que aparece, 
con formas diversas, en el corazón de toda cultura y religión. Por 
eso, vivir la propia fe en un mundo plural exige una actitud de 
diálogo sincero y respeto profundo hacia quienes tienen otras 
creencias o no se reconocen creyentes, de modo que la firmeza en 
la fe no se oponga a la apertura, sino que la sostenga y la purifique. 
 
El Diálogo con otras búsquedas de trascendencia 

La Iglesia Católica contempla con respeto las religiones no 
cristianas, reconociendo que en ellas pueden encontrarse 
elementos de verdad y santidad. Sostiene que quienes, “sin culpa 
suya no conocen el Evangelio de Cristo y su Iglesia, pero buscan 
a Dios con sincero corazón e intentan en su vida, con la ayuda de 
la gracia, hacer la voluntad de Dios, conocida a través de lo que 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

174 

les dice su conciencia, pueden conseguir la salvación eterna” 
(CEC 847). Esta perspectiva permite un diálogo genuino, que 
valora las semillas de verdad presentes en otras tradiciones como 
una preparación evangélica. San Pablo, predicando en Atenas, 
reconoce: “al pasar y contemplar sus monumentos sagrados, he 
encontrado también un altar en el que estaba grabada esta 
inscripción: “Al Dios desconocido” Pues bien, lo que adoran sin 
conocer, eso les vengo a anunciar” (Hch 17, 23). 

La declaración Nostra aetate del Concilio Vaticano II establece:  
La Iglesia católica no rechaza nada de lo que en estas religiones hay de santo y 
verdadero. Considera con sincero respeto los modos de obrar y de vivir, los 
preceptos y doctrinas que, por más que discrepen en mucho de lo que ella 
profesa y enseña, no pocas veces reflejan un destello de aquella Verdad que 
ilumina a todos los hombres. (NA 2). 

 
El fundamento del respeto. La dignidad y la libertad religiosa 

El respeto mutuo no se basa en el relativismo, sino en el 
reconocimiento de la dignidad inalienable de toda persona 
humana, que incluye el derecho fundamental a la libertad 
religiosa. El Concilio Vaticano II lo estableció como un principio 
irrenunciable:  

en materia religiosa, ni se obligue a nadie a obrar contra su conciencia, ni se le 
impida que actúe conforme a ella en privado y en público, sólo o asociado con 
otros, dentro de los límites debidos. Declara, además, que el derecho a la 
libertad religiosa está realmente fundado en la dignidad misma de la persona 
humana, tal como se la conoce por la palabra revelada de Dios y por la misma 
razón natural. (DH 2) 

Desde esta perspectiva, la violencia resulta radicalmente 
incompatible con la fe, pues “no encuentra fundamento en las 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

175 

convicciones religiosas fundamentales sino en sus deformaciones” 
(FT 282). El respeto a la conciencia ajena constituye una 
exigencia intrínseca del amor. Cristo mismo respeta la libertad del 
joven rico: “Jesús, mirándole, le amó, y le dijo: Una cosa te falta: 
anda, vende todo lo que tienes, y dalo a los pobres, y tendrás 
tesoro en el cielo; y ven, sígueme” (Mc 10, 21). Cuando el joven 
se va triste, Jesús respeta su libertad.  

Juan Pablo II, en Redemptoris missio, precisa: “La Iglesia 
propone, no impone nada: respeta las personas y las culturas, y se 
detiene ante el sagrario de la conciencia.” (RM 39). 
 
la misión evangelizadora de la Iglesia. 

La misión del cristiano consiste en proponer, no en imponer. 
Existe una diferencia crucial entre la evangelización y el 
proselitismo. La primera nace del amor y la alegría de compartir 
un don recibido, mientras que el segundo constituye una 
imposición que no respeta la libertad del otro. El testimonio 
cristiano se rige por la gratuidad del amor: “El amor es gratuito; 
no se practica para obtener otros objetivos” (DCE 31). El 
cristiano anuncia su fe desde el respeto, consciente de que la 
conversión es obra de la gracia de Dios en el corazón libre de la 
persona. Como dice Jesús: “Nadie puede venir a mí, si el Padre 
que me envió no atrae” (Jn 6, 44). 

El Papa Francisco, en Evangelii gaudium, coloca el acento en 
ello y afirma:  

La alegría del Evangelio llena el corazón y la vida entera de los que se 
encuentran con Jesús. Quienes se dejan salvar por Él son liberados del pecado, 
de la tristeza, del vacío interior, del aislamiento. Con Jesucristo siempre nace y 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

176 

renace la alegría” y distingue claramente. No es lo mismo una nueva 
evangelización que un simple proselitismo. “La Iglesia no crece por 
proselitismo sino por atracción” (EG 14).  
Teniendo siempre en el horizonte evangelizador las palabras de 

Cristo: “Y yo cuando sea levando de la tierra, atraeré a todos hacia 
mí” (Jn 12, 32). 

 
La religiosidad popular, una expresión auténtica de la fe 

Si existe un lugar donde se expresa con mayor nitidez la sed de 
Dios en la vida de los pueblos, es en lo que llamamos religiosidad 
popular, que lejos de constituir una fe de segunda categoría, 
representa una manifestación auténtica y valiosa que la Iglesia 
acoge y promueve. 

En América Latina, la religiosidad popular ha sido reconocida 
como “el tesoro precioso de la Iglesia católica” (Aparecida, 258). 
Se trata de un “catolicismo popular” profundamente inculturado, 
que a través de sus símbolos y expresiones “refleja una sed de Dios 
que solamente los pobres y sencillos pueden conocer” (EN 48). 
No constituye una fe vacía de contenido, sino una manera 
genuina en que el Evangelio se ha enraizado en el corazón de una 
cultura.  

El mismo evangelio en palabras de Cristo da cuenta de esta 
realidad que perdura en nuestros pueblos: “En aquel tiempo, 
tomando Jesús la palabra, dijo: “Yo te bendigo, Padre, Señor del 
cielo y de la tierra, porque has ocultado estas cosas a sabios e 
inteligentes, y se las has revelado a pequeños” (Mt 11, 25). 

Pablo VI, en Evangelii nuntiandi, ya había reconocido:  
La religiosidad popular, hay que confesarlo, tiene ciertamente sus límites. Está 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

177 

expuesta frecuentemente a muchas deformaciones de la religión, es decir, a las 
supersticiones. Se queda frecuentemente a un nivel de manifestaciones 
culturales, sin llegar a una verdadera adhesión de fe. Pero cuando está bien 
orientada, sobre todo mediante una pedagogía de evangelización, contiene 
muchos valores. Refleja una sed de Dios que solamente los pobres y sencillos 
pueden conocer. Hace capaz de generosidad y sacrificio hasta el heroísmo, 
cuando se trata de manifestar la fe. Comporta un hondo sentido de los 
atributos profundos de Dios: la paternidad, la providencia, la presencia 
amorosa y constante. (EN 48) 

 
Características y fuerza evangelizadora 

Se expresa a través de una amplia diversidad de prácticas: la 
devoción a María y a los santos, las peregrinaciones a santuarios, 
las procesiones, las fiestas patronales o el rezo del rosario. Estas 
manifestaciones no son simples costumbres culturales, sino 
verdaderos lugares de encuentro con Jesucristo, espacios donde la 
fe se vive, se celebra y se transmite de una generación a otra. Así 
lo recuerda el Evangelio al mostrar a María, que “guardaba todas 
estas cosas, meditándolas en su corazón” (Lc 2, 19). 

El Papa Francisco reconoce esta riqueza al afirmar que la 
piedad popular constituye un lugar teológico que merece atención 
(EG 126). Con ello señala que no se trata únicamente de un tema 
de análisis pastoral, sino de una fuente auténtica desde la cual 
brota la teología, un espacio donde Dios mismo se manifiesta a 
través de la fe de los sencillos. Cuando estas expresiones se 
iluminan con la fe, “enriquecen la vida cristiana” (CEC 1679) y 
poseen una enorme fuerza evangelizadora porque hablan un 
lenguaje cercano al corazón del pueblo. 

El Documento Conclusivo de Aparecida hace también una 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

178 

valoración muy positiva de la religiosidad popular, comprendida 
no solo como piedad, sino como una verdadera espiritualidad e 
incluso como mística popular. Allí se afirma que “la piedad 
popular es una manera legítima de vivir la fe, un modo de sentirse 
parte de la Iglesia y una forma de ser misioneros” (DA 264). Más 
aún, se reconoce que esta espiritualidad encarnada en lo cotidiano 
posee “una mística” (DA 262), que descubre la presencia de Dios 
en lo más sencillo y cotidiano”  

Aparecida invita a dejar atrás miradas reduccionistas y a 
descubrir en la religiosidad popular una auténtica experiencia de 
fe, una fuerza evangelizadora que “lleva consigo el misterio de la 
sabiduría divina” (DA 263). La Iglesia, de este modo, no solo 
acompaña y purifica estas manifestaciones, sino que también se 
deja interpelar y evangelizar por ellas, reconociendo en la mística 
del pueblo un camino verdadero hacia el encuentro con Cristo. 

La dimensión espiritual constituye el centro que unifica y da 
sentido a todo lo que somos y hacemos. Responder a la sed de 
infinito y al anhelo de ver a Dios es esencial para alcanzar una vida 
plena y transformada. La fe cristiana ofrece este horizonte en la 
persona de Jesucristo: un camino que sacia la búsqueda de verdad 
se concreta en el amor solidario, se alegra en la belleza que eleva 
el alma, se comparte con respeto en medio de un mundo plural y 
se celebra con la sencillez y la pasión de la piedad popular. 

Cultivar la dimensión espiritual no significa dejar el mundo, 
sino adentrarse en su corazón, emprender un viaje hacia la 
verdadera libertad y la alegría auténtica. Es la respuesta a la 
llamada más profunda del ser. Que cada uno pueda experimentar 
y vivir la “dulce y confortadora alegría de evangelizar” (EN 80), 



LA DIMENSIÓN ESPIRITUAL DEL SER HUMANO 

179 

compartiendo la esperanza de un corazón que ha encontrado en 
Dios su centro y su destino. Como testifica san Pablo: “Porque 
para mí la vida es Cristo” (Flp 1, 21). 

La constitución Gaudium et spes lo expresa con claridad: En 
realidad, el misterio del hombre sólo se esclarece en el misterio del Verbo 
encarnado. Porque Adán, el primer hombre, era figura del que había de venir, 
es decir, Cristo nuestro Señor, Cristo, el nuevo Adán, en la misma revelación 
del misterio del Padre y de su amor, manifiesta plenamente el hombre al propio 
hombre y le descubre la sublimidad de su vocación. (GS 22) 
Desde esta perspectiva, la dimensión espiritual no es algo 

añadido a la vida humana, sino su fundamento y núcleo, el lugar 
donde la persona descubre su verdad más profunda y su destino 
eterno. Y Cristo lo confirma con su promesa: “Yo he venido para 
que tengan vida, y para que la tengan en abundancia” (Jn 10, 10). 
 
Referencias  
Benedicto XVI. (2005). Deus caritas est. Editrice Vaticana. 
Catecismo de la Iglesia Católica. (1997). Editrice Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Dignitatis humanae. Editrice 

Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes. Editrice Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Nostra aetate. Editrice Vaticana. 
Consejo Episcopal Latinoamericano. (2007). Documento de 

Aparecida. CELAM. 
Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana. 
Juan Pablo II. (1990). Redemptoris missio. Editrice Vaticana. 



VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA 

180 

Eliade, M. (1991). Mito y realidad. Labor. 
Eliade, M. (1994). Lo sagrado y lo profano. Paidós. 
Eliade, M. (1998). Historia de las creencias y de las ideas religiosas. 

Herder. 



181 

Dimensión social del ser humano 
FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

El ser humano, un ser en relación 
La comprensión del ser humano es una tarea compleja que ha 

sido abordada desde múltiples disciplinas. La antropología 
cristiana, como rama de la teología, reconoce a la persona como 
un ser dotado de diversas dimensiones, entre las cuales destaca la 
relacional. En este sentido, el ser humano no es un ente aislado, 
sino que está intrínsecamente orientado hacia la vida en 
comunión con los demás. 

El libro del Génesis afirma, “creó pues, Dios al ser humano a 
imagen suya, a imagen de Dios le creó; macho y hembra los creó” 
(Gn 1, 27). Este pasaje bíblico manifiesta que la creación del 
hombre y la mujer implica desde el inicio una estructura 
relacional, en la que la complementariedad y el encuentro 
constituyen el modo originario de existencia. La Sagrada Escritura 
presenta al ser humano como un ser social por naturaleza, que 
solo alcanza su plenitud en la relación con los demás. 

El Concilio Vaticano II señala que “el hombre es, en efecto, por 
su íntima naturaleza, un ser social, y sin relacionarse con los 



FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

182 

demás no puede vivir ni desplegar sus cualidades” (GS 12). 
Asimismo, añade que “a través del trato con los demás, de la 
reciprocidad de servicios, del diálogo con los hermanos, la vida 
social engrandece al hombre en todas sus    cualidades y le capacita 
para responder a su vocación” (GS 25). Desde esta perspectiva, la 
interacción interpersonal y comunitaria no solo favorece el 
desarrollo integral de la persona, sino que en ella descubre y 
responde a su llamado existencial. 

La vida social, por tanto, no es simplemente una estrategia de 
supervivencia, sino una exigencia de la propia naturaleza humana. 
Instituciones como la familia, la comunidad local, la nación y las 
diversas formas de asociación permiten alcanzar metas que 
superan las capacidades individuales y contribuyen al bien 
común. Como recuerda Juan XXIII “la convivencia humana no 
debe considerarse como un simple resultado de condiciones 
externas, sino como una exigencia de la naturaleza humana, que 
responde también a su dimensión espiritual” (1963, 36). 

Desde la visión cristiana, la plenitud de la persona se alcanza 
en la entrega sincera de sí al prójimo. El papa Francisco (2020) 
enseña: 

Un ser humano está hecho de tal manera que no se realiza, no se desarrolla ni 
puede encontrar su plenitud si no es en la entrega sincera de sí mismo a los 
demás. Ni siquiera llega a reconocer a fondo su propia verdad si no es en el 
encuentro con los otros. (87) 

Esta perspectiva profundiza en el carácter dialogal de la 
existencia, en la cual el autoconocimiento solo es posible en la 
apertura y donación al otro. Jesús, mediante la parábola del buen 
samaritano (Lc 10, 25-37), ofrece una enseñanza fundamental 
sobre la fraternidad. En ella, un hombre herido es ignorado por 



LA DIMENSIÓN SOCIAL DEL SER HUMANO 

183 

quienes, pese a su autoridad religiosa, no lo socorren.  
En cambio, un samaritano –miembro de un pueblo marginado 

por los judíos– se compadece, lo atiende y lo cuida. Con esta 
parábola, Cristo redefine el concepto de prójimo, indicando que 
toda persona humana, sin distinción de raza, credo o condición, 
es objeto de amor y cuidado. Esta enseñanza se sintetiza en el 
mandamiento supremo, “amarás al Señor tu Dios con todo tu 
corazón [...] y a tu prójimo como a ti mismo” (Mt 22, 37-39). 

El papa Francisco (2020), retomando el testimonio de san 
Francisco de Asís, inicia Fratelli Tutti con una afirmación que 
recoge el núcleo de la fraternidad cristiana: amar “tanto al 
hermano que está lejos como al que está junto a él” (1). La 
fraternidad, por tanto, no es una idea abstracta, sino una actitud 
vital que refleja el núcleo del Evangelio, el amor al prójimo como 
expresión del amor a Dios. 
 
La Doctrina Social de la Iglesia 

La Doctrina Social de la Iglesia (DSI) es una disciplina 
teológica que pertenece a la teología moral social. El papa Juan 
Pablo II (1987) la definía como “la cuidadosa formulación del 
resultado de una atenta reflexión sobre las complejas realidades de 
la vida del hombre en la sociedad y en el contexto internacional, 
a la luz de la fe y de la tradición eclesial” (41). Su objetivo central 
es interpretar las realidades sociales, contrastarlas con la enseñanza 
del Evangelio sobre la vocación humana – terrena y trascendente–
, y orientar en consecuencia la conducta cristiana. 

El inicio formal de la DSI se remonta a 1891, con la encíclica 
Rerum Novarum del papa León XIII. Este documento surgió en 



FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

184 

el contexto de la Revolución Industrial, denunciando las 
condiciones inhumanas sufridas por los obreros. En ella, se 
defienden los derechos y deberes tanto de los patronos como de 
los trabajadores, subrayando el derecho de los obreros a asociarse 
y a mejorar sus condiciones de vida, así como el derecho universal 
a la propiedad privada. 

La primera vez que se usa la expresión Doctrina Social de la 
Iglesia fue en la encíclica Quadragesimo Anno del papa Pio XI en 
el año 1931. Este documento tiene la particularidad de 
conmemorar el aniversario n° 40 de la Rerum Novarum; y es ahí 
donde el pontífice reconoce que a partir del escrito de León XIII 
surge una verdadera disciplina.  

El eje fundamental de la DSI es la dignidad humana, 
entendida como el valor inherente de cada persona por el simple 
hecho de serlo. Desde la teología cristiana, esta dignidad se 
fundamenta en la convicción de que todo ser humano es creado 
“a imagen y semejanza de Dios” (Gn 1, 27) y redimido en Cristo 
(Ef 1, 7). Este reconocimiento impulsa a tratar a los demás con 
respeto, amor y fraternidad. 

El Dicasterio para la Doctrina de la fe, invita a reafirmar el 
“primado de la persona humana y la defensa de su dignidad más 
allá de toda circunstancia” (DI 1).  

La DSI no pretende ofrecer soluciones técnicas a todas las 
problemáticas sociales, ya que reconoce la diversidad de contextos 
históricos y culturales. Sin embargo, busca iluminar y orientar la 
vida social a la luz del Evangelio, promoviendo la dignidad de la 
persona y el bien común como criterios fundamentales de 
organización social. 



LA DIMENSIÓN SOCIAL DEL SER HUMANO 

185 

Principios de la Doctrina Social de la Iglesia 
Los principios de la DSI constituyen fundamentos 

permanentes, expresados en diversos documentos magisteriales. 
Estos principios se aplican a las relaciones interpersonales, 
comunitarias, políticas y económicas. Derivan tanto de la razón 
como de la fe, y se sustentan en el Evangelio, que exige la justicia 
y se resume en el mandamiento del amor a Dios y al prójimo 
(Congregación para la Doctrina de la Fe, 1986).  

 
Bien común  

El bien común se define como “el conjunto de condiciones de 
la vida social que hacen posible a las asociaciones y a cada uno de 
sus miembros el logro más pleno y más fácil de la propia 
perfección” (GS 26). Este principio implica una responsabilidad 
compartida, todos los miembros de la sociedad deben contribuir 
a él, según sus capacidades y circunstancias. 

Las exigencias del bien común estarán vinculadas a los 
derechos humanos y al contexto social de cada época. El 
magisterio ha ido describiendo diversos elementos que permiten 
dilucidarlo de forma más tangible, entre ellos, la economía, la 
política, la paz, la educación y la cultura. Sin embargo, la sociedad 
y la naturaleza histórica del ser humano inciden en las variaciones 
de sus exigencias a lo largo del tiempo.  

El bien común es el fin de la sociedad, por ende, quienes la 
conforman, se encuentran llamados a su participación y 
promoción. El Estado es el primero que debe trabajar por este, 
como parte del quehacer de la autoridad. Se relaciona también 
con los cuerpos intermedios y con la ciudadanía.  



FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

186 

Para que realmente sea un bien común debe estar al servicio de 
cada persona. Por ello asume el respeto hacia ella, y obliga a las 
autoridades a respetar los derechos fundamentales. Reside en el 
ejercicio de las libertades naturales que son indispensables para el 
pleno desarrollo de la vocación humana (CEC 1907). 
Destino universal de los bienes 

Este principio afirma que los bienes de la tierra están 
destinados a toda la humanidad. Su fundamento bíblico se 
encuentra en Génesis, donde se presenta la tierra como un don 
para que el ser humano la trabaje y disfrute de sus frutos (Gn 1, 
28-29). Este derecho natural y originario requiere regulaciones 
nacionales e internacionales que aseguren un uso justo y 
ordenado. 

 Busca que todas las personas y los pueblos se encuentren en 
condiciones de alcanzar el desarrollo integral, contribuyendo así a 
“la promoción de mundo más humano para todos, donde cada 
uno pueda dar y recibir, y donde el progreso de unos no sea el 
obstáculo para el desarrollo de los otros, ni un pretexto para su 
servidumbre” (Colom, 2006, p. 71). 

Este principio exige una atención prioritaria hacia los pobres y 
hacia quienes viven en condiciones de marginación o 
vulnerabilidad que limitan su pleno desarrollo humano. En este 
sentido, la opción preferencial por los pobres debe ser reafirmada 
con toda su fuerza, como expresión concreta de la caridad 
cristiana que ha acompañado la tradición viva de la Iglesia. 

 

Subsidiariedad 
La subsidiariedad se refiere a la ayuda que las instancias sociales 

superiores deben brindar a las más pequeñas, sin anular su 



LA DIMENSIÓN SOCIAL DEL SER HUMANO 

187 

autonomía. Cuando las familias, asociaciones locales o 
comunidades no pueden alcanzar objetivos fundamentales, es 
legítima la intervención de niveles superiores, como el Estado, 
para garantizar los recursos necesarios (Francisco, 2020). 

Del mismo modo que en el ámbito de cada Estado resulta 
necesario que las relaciones entre la autoridad pública, los 
ciudadanos, las familias y los grupos intermedios se orienten y 
regulen conforme al principio de subsidiariedad, es igualmente 
justo que dicho principio rija las relaciones entre la autoridad 
pública mundial y las autoridades nacionales (Juan XXIII, 1963).  

El principio de subsidiariedad se opone a toda forma de 
centralización excesiva, burocratización, asistencialismo y a la 
intervención desproporcionada del Estado o de los organismos 
públicos. Cuando el Estado asume directamente funciones que 
corresponden a la sociedad, se produce una pérdida de 
responsabilidad social, una disminución de las energías humanas 
y un crecimiento desmedido de las estructuras administrativas, 
guiadas más por la lógica burocrática que por el genuino servicio 
al bien común. Esta dinámica genera un aumento innecesario del 
gasto público y una dependencia que debilita la iniciativa social. 

En determinadas circunstancias, el Estado puede ejercer una 
función supletoria, por ejemplo, cuando la sociedad civil carece 
de los medios necesarios para promover la economía o cuando 
existen situaciones de grave desigualdad e injusticia que requieren 
la intervención pública para restablecer condiciones de equidad, 
justicia y paz. No obstante, según el principio de subsidiariedad, 
dicha intervención debe ser limitada en el tiempo y en su alcance, 
justificándose solo en situaciones excepcionales. En todo caso, el 



FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

188 

bien común, entendido de manera integral, debe ser siempre el 
criterio orientador que asegure la armonía entre la acción del 
Estado y la promoción de la persona humana junto con sus 
expresiones sociales fundamentales (Compendio de la Doctrina 
Social de la Iglesia, 187).  
Participación 

Reconociendo la dimensión social del ser humano, este 
principio invita a todos a participar activamente en la vida 
política, económica y cultural. La participación busca construir 
una comunidad humana más justa, donde cada miembro se 
involucre en la búsqueda del bien común. 

El ingreso al ámbito político responde a una exigencia 
contemporánea de la persona humana: la necesidad de participar 
de manera más plena en las responsabilidades y en la toma de 
decisiones que afectan la vida común. Esta aspiración legítima se 
hace más evidente a medida que aumenta el nivel cultural, se 
profundiza el sentido de la libertad y se reconoce con mayor 
lucidez que, en un mundo abierto a un futuro incierto, las 
decisiones del presente condicionan inevitablemente la realidad 
del mañana. El acceso a las responsabilidades constituye una 
exigencia fundamental de la naturaleza humana, una expresión 
concreta de la libertad y un medio esencial para el desarrollo 
personal. Señaló, además, que en el ámbito económico – 
particularmente en la empresa– debía garantizarse la participación 
efectiva en las responsabilidades. Hoy, esta exigencia se amplía al 
ámbito social y político, donde es necesario instituir e intensificar 
formas razonables y justas de participación en la toma de 
decisiones.  



LA DIMENSIÓN SOCIAL DEL SER HUMANO 

189 

Toda persona cristiana está llamada a participar activamente en 
esta búsqueda, así como en la organización y la vida política de la 
sociedad. El ser humano, hombre y mujer, en cuanto seres 
sociales, construyen su propio destino mediante diversas formas 
de asociación, las cuales requieren, para su plenitud y desarrollo 
integral, una comunidad más amplia y universal, la sociedad 
política (Juan XXIII, 1961). 
 
Solidaridad 

La solidaridad se define como “la determinación firme y 
perseverante de empeñarse por el bien común; es decir, por el bien 
de todos y cada uno, para que todos seamos verdaderamente 
responsables de todos” (Juan Pablo II, 1987, 38). Reconoce la 
interdependencia humana como camino hacia un desarrollo 
social más justo y fraterno. El papa Francisco (2020) subraya:  

La solidaridad se expresa concretamente en el servicio, que puede asumir 
formas muy diversas de hacerse cargo de los demás. El servicio es «en gran 
parte, cuidar la fragilidad. Servir significa cuidar a los frágiles de nuestras 
familias, de nuestra sociedad, de nuestro pueblo. (115) 

    Se entiende como el fin y el criterio para organizar la 
sociedad; como principio que reconoce la igualdad dignidad de 
toda persona (OA 26). 

    La solidaridad constituye, sin lugar a duda, una virtud 
profundamente cristiana. Es aquella por la cual se distinguen los 
discípulos de Cristo (Jn 13, 35). Por ello, la solidaridad está 
llamada a cooperar activamente en la realización de este designio 
divino, tanto en el ámbito personal como en los niveles nacional 
e internacional. Los mecanismos perversos y las estructuras de pecado 
solo podrán superarse mediante el ejercicio constante de la 



FRANCISCA ORELLANA ROMERO 

190 

solidaridad humana y cristiana, a la cual la Iglesia convoca y 
promueve sin cesar. Solo de este modo las fuerzas positivas de la 
humanidad podrán orientarse plenamente al servicio del 
desarrollo integral y de la paz duradera (SRS 41) 

 
Responsabilidad social 

La enseñanza social de la Iglesia, basada en la Sagrada Escritura 
y la Tradición, resalta que el ser humano debe responder no solo 
a las necesidades espirituales, sino también a los desafíos sociales 
y comunitarios. El mismo Jesús no fue indiferente a las carencias 
de su tiempo, defendió a los marginados y víctimas de injusticia, 
denunció el abuso de poder y reconoció la igual dignidad de todas 
las personas. 

La importancia de la doctrina social de la Iglesia en la 
Evangelización es un elemento abordado por Juan Pablo II 
(1987), afirmando, “la enseñanza y la difusión de esta doctrina 
social forma parte de la misión evangelizadora de la Iglesia” (41). 
Por lo que cristianos y cristianas están convocados a conocerla y a 
profundizar en ella.  

El amor cristiano impulsa a la denuncia, la propuesta y el 
compromiso transformador. El Compendio de la Doctrina Social 
de la Iglesia (2004) recuerda que este compromiso “apremia a 
cuantos sienten en su corazón una sincera preocupación por la 
suerte del hombre a ofrecer su propia contribución” (6). 

La DSI, en consecuencia, no se dirige únicamente al clero o a 
los creyentes, sino que está abierta a todas las personas de buena 
voluntad comprometidas con la construcción de un mundo más 
justo, solidario y humano. 



LA DIMENSIÓN SOCIAL DEL SER HUMANO 

191 

Referencias 
Catecismo de la Iglesia Católica (1997). Editrice Vaticana. 
Congregación para la Doctrina de la Fe. (1986). Instrucción sobre 

libertad cristiana y liberación. Editrice Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana. 
Colom, E. (2006). Curso de doctrina social de la Iglesia. Palabra. 
Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024). Declaración dignitas 

infinita. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020a). Fratelli Tutti. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020b). Audiencia general. Editrice Vaticana. 
Juan XXIII. (1961). Mater et Magistra. Editrice Vaticana.   
Juan XXIII. (1963). Pacem in Terris. Editrice Vaticana. 
León XIII. (1891). Rerum Novarum. Editrice Vaticana. 
Juan Pablo II. (1987). Sollicitudo Rei Socialis. Editrice Vaticana. 
Pablo VI. (1971). Octogesima Adveniens. Editrice Vaticana. 
Pontificio Consejo Justicia y Paz. (2004). Compendio de la 

Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana. 
 





193 

La fraternidad social 
ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

La fraternidad social encierra una de las dimensiones 
fundamentales de la experiencia creyente, transformándose en un 
habitual requerimiento del pensamiento cristiano, su teología y 
las notas visibles de la presencia de la Iglesia en la cosa pública. Se 
funda en una lectura creyente de la realidad en contextos de 
fragmentación social, transformaciones tecnológicas, crisis 
ecológica y una cada vez más usual cristalización ideológica. Lo 
primero y primordial sobre esta comprensión, es que no se trata 
de una configuración moralizante, de una estrategia sociológica o 
una parcial exposición de lo político; sino de una manifestación 
de la propia naturaleza humana que, a la luz del Evangelio, es 
permanentemente discernida por el Magisterio de la Iglesia.  

La necesidad de visitar y dinamizar respuestas a los desafíos 
contemporáneos nos esboza una de las claves teológicas y de las 
reclamaciones que todo educador tiene sobre conservar el acervo 
del conocimiento y la vida juntos. Pacen in Terris nos delinea que 



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

194 

siendo la paz una suprema aspiración de la humanidad, no puede 
ser concebida fuera del orden dado por Dios o entramada fuera 
los límites de la inalienable dignidad humana. Plantea la 
persistente condición social del ser humano, la menester exigencia 
de una salvaguarda en sus derechos y deberes; junto con la 
cardinal vertebración de una de una colaboración generosa (PT 
31) en miras del bien común. Esta convivencia debe de mutuo 
propio, fundarse en la verdad, en la justicia y el amor como fuente 
inagotable de todo bien; la perdida de este anclaje impedirá visitar 
las exigencias que todo creyente enfrenta ante la crisis de la 
historia. La fraternidad humana es de alguna forma una vocación, 
que se cultiva en el diálogo y trae consigo el fruto de la concordia 
"Mirad cuán bueno y cuán delicioso es habitar los hermanos 
juntos en armonía" (Sal 133, 1). 

Una lectura de la realidad  
Frente a visiones antropológicas que escinden de la condición 

humana la nota de totalidad y corrientes que propenden a la 
edificación de sociedades en las arbitrariedades de la ideología y 
el utilitarismo; la Iglesia con fuerza labra su mirada sobre la 
persona y la sociedad, en la vocación primigenia a la unión con 
Dios. Propone el Concilio Vaticano II: 

La razón más alta de la dignidad humana consiste en la vocación del hombre 
a la unión con Dios. Desde su mismo nacimiento, el hombre es invitado al 
diálogo con Dios. Existe pura y simplemente por el amor de Dios, que lo creó, 
y por el amor de Dios, que lo conserva. Y sólo se puede decir que vive en la 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

195 

plenitud de la verdad cuando reconoce libremente ese amor y se confía por 
entero a su Creador” (GS 19). 

El reconocimiento de Dios no se opone a la dignidad, es 
justamente en Dios donde la dignidad encuentra su propio 
fundamento y perfección (GP 21). La llamada a una vida 
traspasada por una íntima relación con aquel que es fundamento 
mismo del amor (1 Jn 4, 7-12) ofrece una nueva mirada sobre sí, 
sobre los demás y sobre la misión que a la que nos convoca la 
misión de la caridad (Mt 22, 36-40). Como plantea Benedicto 
XVI, en tanto amor recibido y dado. Es gracia cuyo “origen es el 
amor que brota del Padre por el Hijo, en el Espíritu Santo” (CV 
5); amor cuyo destinatario es el hombre, quien está convocado a 
construir, a tejer y verdaderamente a entramar este amor en cada 
aspecto del quehacer. Para la Iglesia la fraternidad no implica una 
exigencia superflua o un complemento de la centralidad del 
anuncio, es clave constitutiva y manifestación también de su 
realidad comunitaria. “La verdad originaria del amor de Dios, que 
se nos ha dado gratuitamente” (CV 8) es levadura y catalizador 
de una mirada que contempla la justicia, el desarrollo y los 
desafíos político-culturales desde la integralidad.  

Con gran agudeza la Iglesia ha llamado a mirar las 
ambigüedades del progreso. Una búsqueda de la fraternidad y 
sociedades donde exista participación, corresponsabilidad e 
inclusión; no puede abandonarse a la búsqueda de un 
“crecimiento económico puramente cuantitativo” (OA 41) de 
manera que, ante esta denuncia, la Iglesia responde en su propio 



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

196 

campo y con su sensibilidad propia; edificando una reflexión 
dotada del calado que ofrece el deseo de un bien que sea 
verdaderamente común. El pensar la cuestión de la vida juntos, 
requiere el sano equilibro de la libertad puesta al servicio de los 
hermanos y la justicia como condición de la ecuanimidad. La 
solidaridad es una invitación imperecedera y, visible cura ante la 
indiferencia y la apatía; es la invitación a renovar la esperanza y 
trabajar juntos para romper las manifestaciones públicas del 
descarte como es la pobreza, el racismo, el abandono de los débiles 
y todas manifestaciones institucionalizas del descarte que asolan 
sociedades y formas de vida en muchas regiones del mundo.  
 
Una propuesta de vida buena 

La Iglesia experta en humanidad no puede, ni debe mantenerse 
al margen de las grandes complejidades que atraviesa nuestro 
tiempo; con persistencia profética ha denunciado en una lectura 
de cada tiempo y circunstancia de la historia, aquellas 
dimensiones que traspasan la salvaguardia de la persona y dejan 
huella en las expectativas de un crecimiento que no integra, en la 
ilusión de una comunicación y vías de relación sin la sabiduría a 
la que nos invita el Evangelio (Jn 13, 34-35). Superar el 
individualismo imperante, como plantea Francisco (2020) a 
sobrepasar la búsqueda de meros bienes individuales y a percibir 
cuanto vale el ser humano, será camino de verdadera amistad 
social y una vía para una fraternidad universal (FT 105). Mirar la 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

197 

crisis, atender sus causas y propender juntos a una búsqueda de 
sentido y colaboración institucional, es un capítulo esencial del 
camino juntos; la Iglesia con persistencia invita a relaciones 
internacionales basadas en un ordenamiento político justo que 
“incremente y oriente la colaboración internacional hacia el 
desarrollo solidario de todos los pueblos” (CV 67) y que sin 
perder el sentido de la identidad y la pertenencia, se promuevan 
expresiones universales de la dignidad de la persona como lo son 
por cierto, Derechos Humanos. La tarea educativa es esencial en 
para promover una forma de vínculo basada en el respecto, el 
cuidado de los unos a los otros y fomentar una artesanía de la paz 
que deje huella en las nuevas generaciones. Plantea Francisco. 

La tarea educativa, el desarrollo de hábitos solidarios, la capacidad de pensar 
la vida humana más integralmente, la hondura espiritual, hacen falta para dar 
calidad a las relaciones humanas, de tal modo que sea la misma sociedad la 
que reaccione ante sus inequidades, sus desviaciones, los abusos de los poderes 
económicos, tecnológicos, políticos o mediáticos. (FT 167) 

La política debe estar implicada en esta propuesta de la caridad, 
cuya manifestación preeminente es la apertura a todos (FT 190) 
en la escucha atenta de los más frágiles y excluidos, en una 
atención de las necesidades que se propicie desde la ternura, como 
amor que se hace cercano y concreto (FT 193). Los pobres tienen 
un lugar privilegiado en la Iglesia. León XIV (2025) señala con 
fuerza que “es innegable que el primado de Dios en la enseñanza 
de Jesús va acompañado de otro punto fijo: no se puede amar a 
Dios sin extender el propio amor a los pobres” (DT 26). La vida 



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

198 

creyente exige de cada uno, la manifestación tangible de signos 
concretos y auténticos de misericordia (Mt 25, 40) y el desarrollo 
de formas creativas de presencia en la vida pública, a fin de dar 
capilaridad en el mundo a la mirada cristiana de la realidad (St 2, 
14-16). Esta forma de comprender nuestra misión educativa y la 
misión, puede ser también una concreta forma de apostolado, 
desde los primeros cristianos atender la necesidad de los excluidos 
ha forjado numerosos carismas en la vida de las comunidades; 
permitiendo dinamizar la vida de la Iglesia, para ser signo 
concreto de la presencia del Señor en el Mundo. El Papa León 
XIV en su exhortación apostólica Dilexi te, revisita esta propuesta 
permanente en la vida de la Iglesia desde los primeros cristianos a 
las formas de atención de los pobres, que por supuesto no se 
reduce a la asistencia material; sino que comprende a la persona 
también en su dimensión espiritual; es justamente en este punto 
donde con mayor fuerza florece la vocación cristiana a la santidad 
(DT 76). Comprometernos con la vida de los más frágiles, es para 
el cristiano una responsabilidad de atender las causas estructurales 
de la pobreza; esta es una urgencia a la que estamos convocados y 
a la que se puede acudir en el llamado permanente a la conversión 
de la mirada, en la construcción conjunta de caminos de paz, a 
tutelar en sentido de comunidad, recalca el Pontífice  

El cristiano no puede considerar a los pobres sólo como un problema social; 
estos son una “cuestión familiar”, son “de los nuestros”. Nuestra relación con 
ellos no se puede reducir a una actividad o a una oficina de la Iglesia”. (DT 
104) 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

199 

Para el cristiano los pobres no son una categoría sociológica, 
sino la carne misma de Cristo (DT 110) mirada y acento 
teológico que debe traspasar cada rol y cada prisma de lectura de 
la realidad en la que la Iglesia y cada cristiano, enfrenta la 
cotidianeidad. El amor es pues nuestro modo de vivir la vida (DT 
120), transformar la sociedad y construir fraternidad.   
 
La trasformación social como expresión de la fe cristiana 

La transformación social comprendida como aquellas notas 
propias del discernimiento sobre la vida juntos, traspasadas de 
Evangelio y alcanzadas en vistas de la Tradición de la Iglesia, 
resultan ser una lectura de la realidad. Como lo plantea la 
Conferencia Episcopal de Chile una lectura sabia, sin 
reduccionismos e iluminada de la humanidad que viene de 
Jesucristo. Esta perspectiva, emerge de la aspiración misma al bien 
en la que nos sitúa la fe cristiana, en vista; ciertamente, de la 
responsabilidad individual y comunitaria.  

El marco de la cultura y una cultura del encuentro: La cuestión 
de la cultura expresa una nota de universalidad, es por seguro una 
de aquellas categorías que se asumen y urden en el discurso como 
articulación en el desarrollo de diversas locuciones disciplinares, 
refleja de mutuo propio aparentes coexistencias categoriales y; por 
cierto, estipula convenciones sociales.   

Sobre lo primero, vale la pena decir que efectivamente la 
cultura expresa universalidad. Nuestra necesidad de enmarcar-



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

200 

delimitar la experiencia, reconoce también dicción en un sustrato 
que admita examinar la cotidianeidad, en un marco que propenda 
al vínculo. El gran humus de la cultura tiene escrutinio para 
nosotros en la particularidad de expresiones de significado, 
apreciaciones, vivencias y un largo etcétera de realidades que; 
experimentadas en su parcela, proyectan un sentido de relación al 
que nos refiere la cultura. Cada consideración y vértice de vida 
con otros, nos dota de pertenencia y propicia-sustenta la vida 
juntos. Es una paradójica relación entre el hábito de lo singular, 
artesanalmente hilado con aquella noción de lo común. 

La cultura, usualmente pensada en clave categorial, se enfrenta 
también al desafío de un tiempo donde constantemente queda 
relegada al ocio y crípticos lenguajes de epistemologías cada vez 
más específicas; abandonando el alcance que tiene su 
discernimiento para la vida compartida, cuya primera expresión 
la encontramos en la familia, en las instituciones educativas, en 
las manifestaciones de la articulación política y últimamente; en 
lo político como clave de verdadera profundidad sobre esta 
artesanía de la paz y la fraternidad a la que nos moviliza la fe.  De 
las definiciones y conceptos transmitidos y estudiados en sentido 
general, pasando por una filosofía de la cultura; la tarea 
demandará de cada educador una mirada que la aborde en la voz 
específica de las dimensiones de nuestro tiempo. Es la misma 
educación por su carácter de complejidad, que impide a quien 
conserva y promueve el acervo del conocimiento, que separe el 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

201 

conocimiento del saber dotado de sabiduría, al que nos conduce 
apreciar la cultura como clave para ofrecer pertinencia y 
dinamismo a la tarea de formar. La búsqueda misma de la verdad 
requiere horizontes de sentido; arista en la que la mirada de la 
cultura es clave, pues agudiza la mirada y permite lecturas 
complejas de la realidad. La trasformación social desde esta inicial 
dimensión no puede permitirse una circunscripción a indicadores 
de logro; sino por el contrario, será factor para una vida buena y 
justa, cuando el saber entra en relación y tributo con lo bueno, lo 
justo y lo bello.  

Es el paso para pensar la cultura con una específica 
profundidad, en cuanto que crisol y en tanto que proyección de 
la vida social. Un muy interesante y pertinente análisis de la 
cultura, lo plantea el Papa Francisco en diversos momentos de su 
pontificado. La ha manifestado con atrayentes relaciones y la 
formula con la sencillez de quien reconoce y densifica la cualidad 
de lo referido. Por ejemplo, reconociendo el movimiento 
ecológico en Laudato si´ Francisco propone una revisión de las 
dimensiones técnicas de la cuestión climática y la biodiversidad; 
en una explicación que no solo evidencia las causas inmediatas del 
problema; sino una mirada total, en la que la expresión de los 
relieves de la cultura, asumen anchura y superficie en tanto que 
factor de comprensión. La cultura evidencia un ethos, un modo 
de hacer y comprender la realidad; de manera que toda 
manifestación y desafío -como es la cuestión de la crisis climática- 



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

202 

armoniza como consecuencia de una forma de relación con la 
naturaleza y el ecosistema social.  

Esta mirada, no es una lectura desoladora de la realidad; muy 
por el contrario, mirar la cultura y trasuntarla a una cultura de la 
convivencia y cuidado, dará esa nota humanizadora que exige el 
futuro y nuestro legado a las nuevas generaciones. La cultura es 
condición de desarrollo y manifestación elemental de esa 
aspiración de fraternidad y transformación social. Dirá el 
Pontífice en Fratelli tutti:  

La palabra “cultura” indica algo que ha penetrado en el pueblo, en sus 
convicciones más entrañables y en su estilo de vida. Si hablamos de una 
“cultura” en el pueblo, eso es más que una idea o una abstracción. Incluye las 
ganas, el entusiasmo y finalmente una forma de vivir que caracteriza a ese 
conjunto humano. Entonces, hablar de “cultura del encuentro” significa que 
como pueblo nos apasiona intentar encontrarnos, buscar puntos de contacto, 
tender puentes, proyectar algo que incluya a todos. Esto se ha convertido en 
deseo y en estilo de vida. El sujeto de esta cultura es el pueblo, no un sector de 
la sociedad que busca pacificar al resto con recursos profesionales y mediáticos. 
(216) 
Francisco expone la necesidad nuevamente de mirar estas 

problemáticas, desde la perspectiva de la relacionalidad, 
expresando verdaderamente esta vía, como acceso a la 
configuración de la cultura y desde ella a una mirada de totalidad 
y desenvolvimiento de lo que merece perdurar y también de lo 
que debe ser transformado. A la cultura del descarte, Francisco 
propone una cultura del encuentro; es decir, caminar en la 
intimidad de referenciarnos con otros y de ahí, laboriosamente 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

203 

cimentar caminos compartidos. Se propone una dimensión de 
relación expresa calados de vínculo, que la mera interdependencia 
no logra avizorar. Es una expresión de diversidad, donde tiene 
acogida la singularidad; donde la condición de estar juntos pasa 
la cultura de vivir juntos y entablar andamios de dependencia que 
expresen el don de ser con otros, en el Absolutamente Otro.  

La sociedad y el bien común desde la fe: Una clave de lectura 
y el fundamento de esta visión, es la premisa que la suma de bienes 
individuales no propicia un bien que sea auténticamente 
compartido, articulado y vinculante. La Doctrina Social de la 
Iglesia, lo plantea en los siguientes términos. A saber  

Siendo de todos y de cada uno es y permanece común, porque es indivisible y 
porque sólo juntos es posible alcanzarlo, acrecentarlo y custodiarlo, también 
en vistas al futuro. Como el actuar moral del individuo se realiza en el 
cumplimiento del bien, así el actuar social alcanza su plenitud en la realización 
del bien común. El bien común se puede considerar como la dimensión social 
y comunitaria del bien moral. (164) 

Siendo de todos y todas, subsistiendo en cada uno de nosotros 
y permaneciendo al mismo tiempo siempre en el plano de lo 
común; la comprensión de la sociedad, sus claves de 
trasformación y sus más grandes aspiraciones; no encontrarán 
verdadera profundidad, consistencia y tejido, si no se encuentra 
traspasada por la fe; dirá el Papa Francisco (2013) en Lumen Fidei 
“la fe ilumina también las relaciones humanas, porque nace del 
amor y sigue la dinámica del amor de Dios” (50).  



ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ 

204 

Es precisamente porque la realidad de la vida juntos, en la 
formalidad de la sociedad como arquitectura de lo común; 
demanda en sus aspiraciones temporales un principio que supere 
las exigencias de lo contingente, que la fe al nacer del un 
encuentro originario con Dios propicia una nueva valoración de 
la dignidad de la persona, del sentido de lo político y la bondad 
como camino de relaciones que superan y se percuden de la 
mezquindad del beneficio particular. La fe sin separarse de los 
afanes del mundo, sin desatender nada de lo que nos exige nuestro 
tiempo, sin conformar solicitudes impalpables o gráciles en el afán 
de cambio; arraigará, muy por el contrario, con verdad y belleza, 
aquellas dimensiones de lo común como exacción de relación (Ga 
5, 6). 

 
Referencias  
Benedicto XVI. (2009). Caritas in veritate. Editrice Vaticana. 
Benedicto XVI. (2005). Deus caritas est. Editrice Vaticana. 
Catecismo de la Iglesia Católica. (1997). Editrice Vaticana. 
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes. Editrice Vaticana. 
Conferencia Episcopal de Chile. (2021). Principios y valores de la 

enseñanza social de la Iglesia.  
Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2015). Laudato si´. Editrice Vaticana. 



LA FRATERNIDAD SOCIAL 

205 

Francisco. (2013). Lumen Fidei. Editrice Vaticana. 
Juan XXIII. (1963). Pacem in Terris. Editrice Vaticana. 
León XIII. (1891). Rerum Novarum. Editrice Vaticana 
Leon XIV. (2025). Dilexi te. Editrice Vaticana 
Pablo VI. (1971). Octogesima Adveniens. Editrice Vaticana. 
Pontificio Consejo Justicia y Paz. (2004). Compendio de la 

Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana 
 





207 

El cuidado de la casa común 
Francisco Novoa-Rojas 

Universidad Católica de la Santísima Concepción 

La lectura conjunta de los textos del Papa Francisco Laudato si’ 
y Fratelli tutti ofrece un marco de comprensión que va de la 
constatación de una crisis socioambiental a la formulación de un 
horizonte práctico y cultural capaz de encararla sin 
simplificaciones. La primera aporta el diagnóstico de una ecología 
integral que muestra la trama de interdependencias entre daño 
ambiental, pobreza y fragilidad institucional; la segunda insiste en 
que esa trama solo puede ser retejida desde una fraternidad social 
que vuelva viable el bien común en decisiones públicas, 
económicas y cotidianas.  

No se trata de un añadido moral a políticas técnicas, sino de 
un desplazamiento del foco: del ambiente como objeto exterior a 
la casa común como ámbito relacional que nos constituye a todos 
hermanos y hermanas en el Señor. Por eso, cuando Laudato si’ 
recuerda que “nada de este mundo nos resulta indiferente” (LS 3), 
nombra el principio ético y cívico que permitirá articular los tres 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

208 

ejes que siguen: comprender la realidad de la casa común que nos 
ha dado el Padre, orientar la acción con criterios de bien común 
y traducir esa orientación en educación y espiritualidad 
encarnadas. 

Ahora bien, para evitar que el diagnóstico y el programa 
queden atrapados en la oposición entre tecnocracia y 
romanticismo, conviene sumar una clave fenomenológica que 
precise cómo nos relacionamos con el mundo. La propuesta 
cristiana no demoniza la tecnología o el desarrollo científico y 
mucho menos los objetos técnicos, pero pide reinscribirlos en el 
horizonte de la donación y del bien común, recuperando la Tierra 
como condición de posibilidad de nuestras prácticas y no como 
mero stock disponible. Con ello, la política del cuidado deja de 
ser solo gestión de impactos para convertirse en una espiritualidad 
cristiana que reconozca que en Cristo “fueron creadas todas las 
cosas, en los cielos y en la tierra” (Col 1, 16). 
 

La realidad de nuestra casa común 
La expresión casa común no remite a un objeto inerte que nos 

sería ajeno, sino a la trama de relaciones que hace posible la vida 
y en la que estamos ya implicados antes de cualquier decisión; por 
eso, cuando el Papa Francisco comienza el texto recordando que 
“nuestra casa común es también como una hermana” (LS 1), no 
se limita a una imagen piadosa, sino que introduce una categoría 
ética: el mundo compartido no es un objeto disponible, sino un 
vínculo que reclama cuidado porque nos sostiene y nos 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

209 

constituye, y en esa clave el deterioro ecológico no se entiende 
como un daño a un afuera, sino como una herida a la convivencia, 
a nosotros mismos y, por lo tanto, también a Dios.  

Esa entrada obliga a un desplazamiento de mirada que rechaza 
la distancia cómoda y el quietismo; si, como se advierte 
programáticamente, “Nada de este mundo nos resulta 
indiferente” (LS 3), la cuestión ecológica deja de pertenecer a un 
campo técnico especializado para ingresar en el debate público 
sobre justicia, estilos de vida y formas de producción, porque la 
indiferencia no es una posición neutral, sino una forma de 
colaboración pasiva con los procesos que degradan los bienes 
comunes, y por eso la crítica a la indiferencia es ya un criterio de 
lectura de la realidad.  

El diagnóstico que sigue no cede al catastrofismo, pero 
tampoco a las eufemísticas apelaciones a la gestión de residuos, 
porque constata que los ciclos de producción y consumo, cuando 
se organizan bajo la lógica del usar y descartar, generan volúmenes 
y toxicidades que desbordan la capacidad de restitución de los 
ecosistemas; de ahí la formulación pedagógica: “La tierra, nuestra 
casa, parece convertirse cada vez más en un inmenso depósito de 
porquería” (LS 21), una expresión que obliga a pensar no sólo en 
tecnologías de mitigación, sino en la estructura económica que 
produce desechos materiales y humanos, y en el modo en que tales 
prácticas corroen vínculos, territorios y cuerpos.  

En ese horizonte, el clima aparece como un bien que ninguna 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

210 

instancia puede apropiarse sin afectar a las distintas comunidades, 
y que por eso mismo introduce una exigencia cooperativa que 
excede fronteras políticas o preferencias ideológicas; decir que “El 
clima es un bien común, de todos y para todos” (LS 23) significa 
que la responsabilidad climática no se reduce a la suma de virtudes 
privadas ni a decisiones puntuales, sino que demanda arquitectura 
institucional, acuerdos vinculantes y una espiritualidad de límites 
que reconozca la vulnerabilidad de todos los hijos de Dios. 

Esta lectura descansa en una convicción antropológica y 
epistemológica que ordena el resto del texto: “en el mundo todo 
está conectado” (LS 16), lo cual no es un eslogan integrador, sino 
un principio de análisis que impide tratar las crisis en 
compartimentos estancos, porque las cadenas de causación y las 
retroalimentaciones entre economía, cultura y biosfera hacen 
fallar las soluciones parciales, y por eso el Papa Francisco insiste 
en comprender relaciones, escalas y tiempos, recordando que la 
ecología, en su sentido fuerte, impide abstraer al ser humano de 
sus entornos y diluye la falsa oposición entre naturaleza y 
sociedad.  

De allí que el texto proponga abandonar la lectura dualista que 
separa lo “ambiental” de lo “social” y, en cambio, describa la 
coyuntura como una crisis entrelazada; cuando afirma que “No 
hay dos crisis separadas, una ambiental y otra social, sino una sola 
y compleja crisis socio-ambiental” (LS 139), habilita un marco en 
que la contaminación y la pobreza, la pérdida de biodiversidad y 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

211 

la exclusión, la calidad del aire y el acceso al trabajo digno deben 
pensarse juntos, porque son expresiones de una misma 
racionalidad extractiva que privilegia el beneficio inmediato sobre 
la sostenibilidad de la vida.  

El examen de esa racionalidad alcanza el papel de la técnica 
cuando ésta se absolutiza como paradigma; el Papa Francisco 
advierte que el incremento de capacidades no equivale, sin más, a 
progreso humano, y recuerda que la concentración de poder 
tecnológico y económico, cuando no está orientada por una ética 
robusta y por instituciones capaces de imponer límites, vuelve 
frágiles a los más vulnerables y produce soluciones que desplazan 
costos a otros territorios y generaciones, de modo que la pregunta 
no es sólo qué podemos hacer, sino quién decide, bajo qué fines y 
con qué controles, en un contexto donde la eficacia está tentada 
de ignorar las consecuencias laterales.  

El horizonte fraterno de Fratelli tutti agrega una clave política 
y cultural a este diagnóstico: no basta con agregar conductas 
individuales virtuosas si no reconstruimos un sujeto colectivo 
capaz de sostener cambios; por eso se puede afirmar, sin retórica, 
que “Cuidar el mundo que nos rodea y contiene es cuidarnos a 
nosotros mismos. Pero necesitamos constituirnos en un ‘nosotros’ 
que habita la casa común” (FT 17), porque sólo una pertenencia 
compartida puede resistir las inercias de intereses de corto plazo y 
habilitar los acuerdos que una crisis transfronteriza exige.  

La reciente experiencia pandémica actuó como revelador de esa 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

212 

interdependencia real que solemos olvidar cuando la economía 
crece o cuando la técnica promete inmunidad frente a la 
fragilidad; por eso quedó grabado, con valor heurístico, el 
reconocimiento de que “nadie se salva solo” (FT 32), una fórmula 
que no invita a sentimentalismos, sino que traduce la estructura 
misma de la vida social y ecológica, y que, por tanto, indica que 
toda política racional en materia de clima, residuos o energía 
tendrá la forma de cooperación, reparto de cargas y 
reconocimiento de asimetrías.  

El mismo realismo se aplica a la llamada cultura del descarte, 
que describe la lógica por la cual se declaran prescindibles tanto 
objetos como personas, y que se expresa en cadenas de producción 
que no cierran sus ciclos y en vínculos sociales que naturalizan 
periferias; nombrar esa cultura no es un gesto moralista, sino la 
condición para repensar modelos que prioricen la circularidad, la 
reparación y la inclusión, porque, como recuerda la encíclica, los 
sistemas industriales continúan lejos de un modelo 
verdaderamente circular y tienden a convertir el final del ciclo en 
un problema para otros, lo que alimenta inequidades y deterioro 
acumulativo.  

Así, reconocer la realidad de la casa común implica aceptar que 
las salidas requieren tanto motivaciones como instituciones, tanto 
hábitos como leyes, tanto decisiones personales como 
cooperaciones internacionales; de ahí el llamado a desbloquear las 
actitudes que impiden actuar –negación, resignación, confianza 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

213 

ciega en soluciones técnicas– y a “una solidaridad universal nueva” 
(LS 14), entendida no como un suplemento emotivo, sino como 
la forma política y cultural de una responsabilidad compartida 
que haga efectivas las definiciones anteriores y convierta el 
diagnóstico en programa, evitando la trampa de las soluciones que 
resuelven un problema a costa de agravar tres. 

 
Orientación y acción 

La orientación práctica que emerge del diagnóstico no se limita 
a un programa ético de mínimos ni a un catálogo de 
prohibiciones, sino que remite a una verdadera conversión del 
sujeto a la lógica del Evangelio. Reconstruir un sujeto capaz de 
sostener decisiones difíciles y hacerlas perdurar en el tiempo 
significa dejar que la gracia rehaga la libertad y la ordene al 
seguimiento de Cristo en la historia. Esa reconstrucción tiene una 
forma pública muy concreta cuando la política se comprende de 
nuevo como servicio al bien común y no como simple 
administración de urgencias o contienda de intereses que se 
neutralizan entre sí. El Papa Francisco presenta la política como 
ejercicio mayor de la caridad, en cuanto participación laical en la 
misión de la Iglesia y en la providencia de Dios sobre el mundo, 
de modo que el compromiso que organiza instituciones y abre 
caminos para todos supera el gesto privado y se convierte en 
mediación histórica de la comunión querida por Dios. De allí el 
llamado a “rehabilitar la política, que ‘es una altísima vocación, es 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

214 

una de las formas más preciosas de la caridad, porque busca el 
bien común’” (FT 180). 

Toda acción que merezca llamarse ecológica y socialmente 
justa necesita un principio ordenador que no sea solo técnico, sino 
también teológico. Ese principio es el bien común, que la 
tradición cristiana interpreta como expresión histórica de la 
comunión trinitaria ofrecida a la humanidad. El bien común no 
se reduce a suma de preferencias individuales, sino que nombra el 
conjunto de condiciones que permiten a personas y cuerpos 
intermedios desplegar su vida con dignidad, en cuanto hijos e 
hijas de Dios creados a su imagen. Cuando se recuerda que “La 
ecología integral es inseparable de la noción de bien común” y se 
lo define como “el conjunto de condiciones de la vida social” que 
facilita la realización de todos (LS 156), no se enuncia un ideal 
sociológico abstracto, sino el eje teológico que traduce el mandato 
bíblico de custodiar la creación en políticas concretas de derechos, 
subsidiariedad y paz social. 

La orientación incluye también un nivel global que no puede 
ser reemplazado por la sola buena voluntad local, porque la 
catolicidad de la Iglesia y la universalidad de la salvación convocan 
a pensar estructuras que estén a la altura de la comunión de los 
pueblos. La fragilidad de muchas instancias estatales y la 
transnacionalidad de los impactos ecológicos y sociales exigen 
reglas compartidas, capacidad de control y sanción y una 
diplomacia que no solo negocie intereses, sino que lea los signos de 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

215 

los tiempos a la luz del Evangelio. Por eso se advierte “Urgen 
acuerdos internacionales que se cumplan” y “marcos regulatorios 
globales que impongan obligaciones” para impedir que los más 
poderosos trasladen los costos a otros (LS 173). La dirección de la 
acción, en esta clave, no es voluntarista ni ingenuamente moral, 
sino que asume la seriedad de las mediaciones institucionales 
donde se juega también la fidelidad al Dios creador y juez de la 
historia. 

Ese plano internacional se pone a prueba en campos específicos 
como los océanos, donde la fragmentación regulatoria reduce con 
frecuencia los esfuerzos a declaraciones sin anclaje real. El texto 
sintetiza esta preocupación al señalar la necesidad de “un acuerdo 
sobre los regímenes de gobernanza para toda la gama de los 
llamados ‘bienes comunes globales’” (LS 174). Desde una 
perspectiva teológica, estos bienes comunes no son simple espacio 
disponible, sino ámbitos de la creación confiados a la 
responsabilidad humana. La orientación práctica, por tanto, no se 
limita a exhortar, sino que identifica vacíos de gobernanza y pide 
cerrar brechas que hoy permiten la degradación sin responsables 
claros, porque allí donde se destruye la obra creadora se hiere al 
mismo tiempo la justicia debida a Dios y al prójimo. 

La acción requiere también recomponer el vínculo entre 
economía y política a la luz de una teología de la creación. 
Cuando la economía se emancipa de toda referencia al bien 
humano y al orden de la creación, se convierte en una forma de 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

216 

idolatría que absolutiza el beneficio (Murga, 2023); cuando la 
política se pliega sin resistencia a la lógica del rendimiento, 
renuncia a su vocación de custodia de los débiles. De ahí que se 
afirme “La política no debe someterse a la economía y ésta no 
debe someterse a los dictámenes… de la tecnocracia” y se recuerde 
que “la protección ambiental no puede asegurarse sólo en base al 
cálculo financiero de costos y beneficios” (LS 189–190). La 
orientación es nítida en clave teológica se trata de poner la vida, 
especialmente la vida más vulnerable que para los cristianos 
transparenta el rostro de Cristo, como criterio último de 
evaluación de modelos y mercados. 

Para que estos objetivos no queden capturados por discursos 
vacíos, los procesos de decisión han de abrirse a una verdadera 
sinodalidad social, donde la búsqueda del bien común se haga en 
escucha recíproca y responsabilidad compartida. El Papa 
Francisco propone incorporar la evaluación de impactos desde el 
origen de proyectos y políticas, con independencia técnica y 
diálogo real entre actores. Se indica la necesidad de “procesos 
políticos transparentes y sujetos al diálogo” y de un “estudio del 
impacto ambiental” interdisciplinario e “independiente de toda 
presión” (LS 182–183). En una clave más teológica, esta 
orientación se traduce en método de discernimiento se pide 
información completa, deliberación honesta, prioridad a las 
comunidades afectadas y posibilidad real de alternativas, de modo 
que la voz de los pobres y de la tierra pueda ser reconocida como 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

217 

lugar en el que el Espíritu sigue interpelando a la Iglesia y a la 
humanidad. 

Una dirección práctica insoslayable es la continuidad de las 
políticas públicas más allá de los ciclos electorales, en sintonía con 
una visión histórica en la que las generaciones se reconocen unidas 
por una misma alianza. El clima, la biodiversidad y la transición 
energética no se ordenan por decreto ni se miden en trimestres. 
Se subraya que “Es indispensable la continuidad” y que, sin “la 
presión de la población y de las instituciones”, los costos 
inmediatos bloquean decisiones necesarias a largo plazo (LS 181). 
Teológicamente, orientar la acción implica asumir la 
responsabilidad intergeneracional como exigencia de justicia que 
brota del reconocimiento de los hijos e hijas que vendrán como 
destinatarios de las promesas de Dios, y por ello blindar acuerdos 
básicos, dotarlos de presupuesto y medir resultados con 
horizontes temporales acordes a la lógica de la siembra y la cosecha 
que atraviesa la Escritura. 

El horizonte de sentido que orienta reformas no se agota en la 
gestión ni en la mera eficacia, sino que encuentra su fuente en la 
caridad de Dios derramada en los corazones (Rm 5, 5). Se 
propone una forma de amor político que inspira la construcción 
de instituciones justas, regula poderes y prioriza a quienes quedan 
atrás, como expresión histórica del mandamiento del amor al 
prójimo. Por eso se habla de “caridad política” y se afirma que es 
“un acto de caridad… organizar y estructurar la sociedad de modo 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

218 

que el prójimo no tenga que padecer la miseria” (FT 186). La 
acción pública, así entendida, se convierte en participación en la 
diaconía de Cristo servidor no maquilla injusticias, sino que crea 
condiciones para que la dignidad que Dios confiere a cada persona 
sea efectiva en la vida diaria de los últimos. 

Así, toda acción sostenible nace de un nos-otros capaz de 
sostener tensiones entre lo local y lo global, entre la urgencia y la 
profundidad, entre la eficacia y el cuidado, y este “nosotros” 
encuentra su referencia última en la comunión trinitaria que la 
Iglesia celebra y testimonia. La amistad social que inspira Fratelli 
tutti no es sentimentalismo, sino forma histórica de la fraternidad 
que Cristo inaugura y que la Iglesia está llamada a fermentar en 
medio de los pueblos. Por eso se insiste en que la amistad social 
requiere ciencia, verdad y participación, ya que “cuando está en 
juego el bien de los demás no bastan las buenas intenciones” y se 
necesita lograr efectivamente lo que los pueblos requieren para 
realizarse (FT 185). Orientar y actuar, entonces, significa 
convertir la conciencia de interdependencia en instituciones 
firmes, en estilos de vida coherentes y en una deliberación pública 
que no renuncie al bien común ni a la verdad del Evangelio, de 
modo que la creación y la historia puedan ser reconocidas y 
vividas como espacio del don de Dios. 

 

Educación y espiritualidad 
La articulación entre educación y espiritualidad no se reduce a 

un apéndice moral del diagnóstico ecológico, sino que constituye 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

219 

el núcleo desde el cual se reordenan deseos, hábitos y vínculos 
para sostener transformaciones reales. Educarnos aquí no significa 
acumular datos, sino aprender a mirar y a vivir de otro modo, con 
una sensibilidad capaz de reconocer la interdependencia entre las 
personas, las instituciones y la biosfera. Por eso el texto sitúa la 
formación en el centro de la respuesta, en tanto puente entre el 
conocimiento y la práctica. Cuando afirma que “la educación 
ambiental ha ido ampliando sus objetivos” (LS 210), indica que 
no basta con informar sobre riesgos, sino que se trata de revisar 
las creencias que sostienen estilos de vida insostenibles y abrir paso 
a una cultura del cuidado que convoque responsabilidades 
compartidas.  

Esta educación se concibe como una alianza que envuelve las 
dimensiones personal, social, natural y espiritual. No es un 
agregado más, sino la clave para integrar lo que solemos pensar 
por separado. Se afirma, con una precisión única, que el proceso 
educativo debería recuperar “los distintos niveles del equilibrio 
ecológico: el interno con uno mismo, el solidario con los demás, 
el natural con todos los seres vivos, el espiritual con Dios” (LS 
210). El aprendizaje no se agota en contenidos ambientales, sino 
que cultiva una vida interior que resiste la aceleración vacía, 
fortalece virtudes concretas y vuelve razonables decisiones que, 
vistas desde el consumo inmediato, parecen imposibles.  

El objetivo no es producir informados resignados, sino 
ciudadanos capaces de transformar sus hábitos y sostenerlos en el 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

220 

tiempo. El Papa advierte que la mera existencia de normas no 
modifica conductas si no hay motivaciones interiores y aceptación 
social suficiente. De allí el énfasis en que la educación “llamada a 
crear una ciudadanía ecológica” necesita formar convicciones que 
deriven en hábitos cotidianos y estilos de vida coherentes, hasta 
en gestos tan concretos como “abrigarse un poco en lugar de 
encender la calefacción” o “evitar el uso de material plástico” (LS 
211). El punto de fondo es pedagógico: las pequeñas decisiones 
enseñan y, repetidas, sedimentan carácter y comunidad.  

En consecuencia, la educación apunta a una transformación 
que excede el plano individual. La encíclica subraya que “a 
problemas sociales se responde con redes comunitarias, no con la 
mera suma de bienes individuales” y que la “conversión ecológica” 
debe ser también comunitaria (LS 219). El aula se expande a la 
ciudad, y el aprendizaje se verifica en asociaciones, municipios y 
organizaciones que cambian reglas, incentivos y prácticas. Así, la 
espiritualidad deja de ser un asunto intimista y se vuelve fuerza 
social que organiza cooperación, limita abusos y sostiene el bien 
común cuando los costos son inmediatos y los beneficios se 
reparten en el tiempo.  

Esta dimensión comunitaria necesita una motivación honda 
que no se agote en el cálculo. Por eso se propone una conversión 
ecológica como dinamismo espiritual que alimenta la 
perseverancia y abre el deseo a bienes más altos. La formulación 
es directa: “no será posible comprometerse en cosas grandes sólo 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

221 

con doctrinas sin una mística que nos anime” (LS 216). La 
educación así entendida no separa razón y afecto, teoría y pasión, 
institución y virtud. Integra discursos y prácticas para que el 
cuidado no dependa de impulsos esporádicos, sino de 
convicciones que dan sentido a la acción personal y colectiva.  

El resultado de esta conversión es un estilo de vida sobrio y 
alegre, enseñable y transmisible. La tradición espiritual que el 
texto convoca define una sobriedad afirmativa, que libera de la 
compulsión de tener y abre espacio para los otros, para la belleza 
y para el tiempo compartido. De ahí la célebre invitación que 
ordena toda una pedagogía del deseo: “la sobriedad que se vive 
con libertad y conciencia es liberadora” (LS 223). No se trata de 
una renuncia triste, sino de un aprendizaje del gozo que se educa 
en la valoración de lo pequeño, en el encuentro y en la música 
cotidiana de los vínculos.  

La espiritualidad que educa no huye del mundo, sino que 
enseña a habitarlo con atención plena y paz interior. El Papa 
Francisco lo expresa de un modo que condensa una disciplina del 
mirar y oír: “la naturaleza está llena de palabras de amor” (LS 
225). Escucharlas exige silencios, ritmos y prácticas que 
desaceleren la vida y devuelvan hondura a lo cotidiano. No es un 
lujo individual, porque la prisa y la distracción se traducen en 
maltrato del entorno y de las personas. Educar la interioridad es, 
por tanto, una forma concreta de ecología práctica.  

En este punto Fratelli tutti aporta una clave decisiva: educar es 



FRANCISCO NOVOA-ROJAS 

222 

aprender a encontrarse y a dialogar, hasta convertir ese gesto en 
cultura compartida. La encíclica recuerda que “la vida es el arte 
del encuentro” y propone una “cultura del encuentro” que incluye 
a las periferias y aprende de todas las voces (FT 215). Trasladado 
al ámbito educativo, esto pide aulas y comunidades donde se 
ejercite la escucha larga, se tramiten los desacuerdos sin 
cancelaciones y se valoren saberes situados. Se aprende a convivir 
practicando el encuentro, y ese aprendizaje es espiritual porque 
desinstala el yo y lo abre a los otros sin perder identidad.  

Esta cultura del encuentro exige reconocer la dignidad no 
negociable de cada persona y ordenar los procesos formativos a 
esa verdad. Por eso puede afirmarse con claridad que “todo ser 
humano posee una dignidad inalienable” y que esta convicción 
sostiene exigencias morales universales que el diálogo no fabrica, 
sino que descubre y confirma (FT 213). La educación que 
buscamos no relativiza la dignidad bajo presiones coyunturales, 
sino que la vuelve criterio para evaluar contenidos, métodos y 
finalidades. La espiritualidad, aquí, no es una emoción difusa, 
sino el humus de valores que permite resistir pragmatismos 
cortoplacistas.  

Finalmente, cuando la educación y la espiritualidad se 
encuentran, la vida cívica se vuelve escuela y tarea. La encíclica 
sobre ecología invita a “volver a sentir que nos necesitamos unos 
a otros” como base de una cultura del cuidado, y a multiplicar 
“pequeños gestos” que siembran paz y amistad, con un amor que 



EL CUIDADO DE LA CASA COMÚN 

223 

es “civil y político” porque organiza el bien común en lo grande y 
en lo pequeño (LS 229–231). Fratelli tutti añade el tono práctico 
del encuentro que arma a los jóvenes “con las armas del diálogo”, 
para que la convivencia no se sostenga en consensos frágiles, sino 
en hábitos de escucha y cooperación (FT 217). La síntesis es 
nítida: educar y orar, aprender y contemplar, deliberar y cuidar, 
forman un mismo camino donde se ensancha la libertad, se 
templan los afectos y se hacen posibles decisiones duraderas al 
servicio de la casa común.  

 

Referencias 
Murga, E. (2023). El cuidado del mundo desde la fenomenología 

de la donación de Jean-Luc Marion. Nuevo 
Pensamiento, 13(21).  

Francisco. (2015). Laudato si’. Editrice Vaticana. 
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana.  





225 

GLOSARIO 

Documentos magisteriales 

 

Sigla Nombre Tipo de documento Año 

AG Ad Gentes Decreto (CVII) 1965 

CA Centesimus Annus Encíclica (Juan Pablo II) 1991 

CEC 
Catecismo de la 
Iglesia Católica 

Catecismo 
1992 

CL 
Christifideles Laici Exhortación Apostólica 

(Juan Pablo II) 
1988 

CTI 
Comisión Teológica 
Internacional 

Organismo vaticano 
1969 

CIV 
Caritas In Veritate Encíclica (Benedicto 

XVI) 2005 

CV 
Christus Vivit Exhortación Apostólica 

(Papa Francisco) 
2019 

CVII 
Concilio Vaticano II Concilio Ecuménico 1962–

1965 

DA 

Documento final de 
Aparecida  

Documento 
conclusivo de la V 
Conferencia General del 
CELAM 

2007 



226 

DCE 
Deus Caritas Est Encíclica (Benedicto 

XVI) 2005 

DH Dignitatis humanae Declaración (CVII) 1965 

DI 
Dicasterio para la 
Doctrina de la Fe 

Dicasterio / organismo 
curial 

1965 / 
reforma 

2022 

DNE 
Diseñar Nuevos 
Mapas de Esperanza 

Carta Apostólica (Papa 
León XIV) 

2025 

DT 
Dilexi te Exhortación Apostólica 

(León XIV) 2025 

DV 
Dei Verbum Constitución Dogmática 

(CVII) 
1965 

EE  Ecclesia de 
Eucharistia 

Encíclica (Juan Pablo II) 2003 

EG 
Evangelii Gaudium Exhortación Apostólica 

(Papa Francisco) 
2013 

EN 
Evangelii nuntiandi Exhortación apostólica 

(Pablo VI) 1975 

EV Evangelium Vitae Encíclica (Juan Pablo II) 1995 

FR Fides et Ratio Encíclica (Juan Pablo II) 1998 

FT 
Fratelli Tutti Encíclica (Papa 

Francisco) 
2020 

GE 
Gravissimum 
Educationis 

Declaración (CVII) 
1965 



227 

GS 
Gaudium et Spes Constitución Pastoral 

(CVII) 
1965 

LG 
Lumen Gentium Constitución Dogmática 

(CVII) 
1964 

LS 
Laudato Si’ Encíclica (Papa 

Francisco) 
2015 

OA 
Octogesima Adveniens Carta Apostólica (Pablo 

VI) 
1971 

PBC 
Pontificia Comisión 
Bíblica 

Organismo vaticano 
1902 

PP Populorum Progressio Encíclica (Pablo VI) 1967 

PT Pacem in terris Encíclica (Juan XXIII) 1963 
RH Redemptor Hominis Encíclica (Juan Pablo II) 1979 

SC 
Sacrosanctum 
Concilium 

Constitución Dogmática 
(CVII) 1963 

SGSO 
Secretaría General del 
Sínodo de los Obispos 

Organismo sinodal 
1965 

SRS 
Sollicitudo Rei 
Socialis 

Encíclica (Juan Pablo II) 
1987 

UR Unitatis Redintegratio Decreto (CVII) 1964 

 

 

 





229 

Colaboradores 

MARÍA CLAUDIA ARBOLEDA, Doctora en Teología, Universidad de Navarra, 
España. Académica de la Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile. 
maria.arboleda@ucsc.cl 

PABLO URIBE ULLOA, Licenciado Canónico en Teología Bíblica, Universidad 
Pontificia de Salamanca, España. Académico de la Universidad Católica de la 
Santísima Concepción, Chile. puribe@ucsc.cl 

ARTURO BRAVO RETAMAL, Doctor en Teología Bíblica, Eberhard - Karls-
Universität Tübingen, Alemania. Académico de la Universidad Católica de la 
Santísima Concepción, Chile. abravor@ucsc.cl 

PATRICIO MERINO BEAS, Doctor en Teología Dogmática, Universidad 
Pontificia de Salamanca, España. Académico de la Universidad Católica de la 
Santísima Concepción, Chile. pmerino@ucsc.cl 

JORGE CEBALLOS, Licenciado en Ciencias Religiosas y Estudios Teológicos, 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile. Docente de la 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile. jceballos@ucsc.cl 

MANUEL GÓMEZ MENDOZA, Doctor en Historia de la Iglesia, Universidad 
Johannes Gutenberg-Universität Mainz, Alemania. Académico de la Universidad 
Católica de la Santísima Concepción, Chile. mgomez@ucsc.cl 



230 

JUAN CARLOS INOSTROZA LANAS, Doctor en Teología Bíblica, Universidad 
Pontificia de Salamanca, España. Académico de la Universidad Católica de la 
Santísima Concepción, Chile. jinostro@ucsc.cl 

FRANCISCO NOVOA-ROJAS, Magíster en Filosofía, Universidad Alberto 
Hurtado, Chile. Académico de la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción, Chile. fnovoa@ucsc.cl 

ANGELA ALARCÓN ALVEAR, Magíster en Estudios Bíblicos, Facultad San 
Dámaso - Universidad Internacional de la Rioja, España. Académica de la 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile. lalarcon@ucsc.cl 

CECILIA PÉREZ MORA, Magíster en Teología Pastoral, Universidad Pontificia 
Bolivariana, Colombia. Académica de la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción, Chile. cperez@ucsc.cl 

VÍCTOR ÁLVAREZ TAPIA, Magíster en Filosofía Aplicada, Universidad de Los 
Andes, Chile. Director de Pastoral de la Universidad Católica de la Santísima 
Concepción, Chile. p.victor@ucsc.cl 

FRANCISCA ORELLANA ROMERO, Magíster en Doctrina Social de la Iglesia, 
Universidad San Sebastián, Chile. Académica de la Universidad Católica de la 
Santísima Concepción, Chile. jforellana@ucsc.cl 

ALEX MUÑOZ HERNÁNDEZ, Magíster en Ciencias Religiosas y Filosofía – 
Mención Filosofía, Universidad Católica del Maule, Chile. Académico de la 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, Chile. alex.munoz@ucsc.cl 

 

 





En tu luz vemos la luz busca acercar la teología a “todos,
todos, todos” mediante un lenguaje claro y accesible. Desde la
imagen bíblica de la luz de Dios como clave para comprender
la realidad, la obra aborda, en una primera parte, la formación
teológica básica sobre la fe cristiana: introducción a la Sagrada
Escritura, creación, Jesucristo, la Iglesia y su historia. Luego
profundiza en la vida en comunión, el concepto de persona, la
dignidad humana y la relación del ser humano con Dios,
subrayando la espiritualidad como dimensión constitutiva de la
existencia. Finalmente, desarrolla las implicancias sociales de la
fe, la dimensión comunitaria de la vida humana, el
compromiso con la justicia y el cuidado de la casa común.

En conjunto, el libro se propone como un itinerario teológico
integral que articula fe, vida espiritual y comunidad, en
sintonía con la misión de la Facultad de Estudios Teológicos y
Filosofía de la UCSC.

En tu luz vemos la luzEn tu luz vemos la luz


	ADP455.tmp
	Jesús de Nazaret, Dios-con-nosotros (Enmanuel)
	Referencias

	ADP926C.tmp
	Periodo Antiguo (S. I-V)
	Edad Media (S. V-XV)
	Periodo Moderno (S. XV-XVIII)
	Periodo Contemporáneo (S. XVIII-XX)

	ADP2FD3.tmp
	La Doctrina Social de la Iglesia
	Bien común
	Destino universal de los bienes
	Participación
	Solidaridad





