N

C
0
Q
<

Angela Alarcon & Alex Murioz (Eds.)

En tu luz
vemos la luz

Teologia para todos

L

EDICIONES
ucsc




En tu luz vemos la luz






ANGELA ALARCON & ALEX MUNOZ
Editores

En tu luz vemos la luz

Ediciones UCSC
Coleccién Allelén | 3
Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia



Angela Alarcén & Alex Muiioz (Eds.)

En tu luz vemos la luz / Angela Alarcén & Alex Munoz (Eds.) - 1a ed. - Concepcién: Ediciones
UCSC, 2025. 233 pp.; 23 x 16 cm. - (Allelén / David Solis Nova)

ISBN Impreso 978-956-6068-91-4 / ISBN Digital: 978-956-6068-92-1

1. Teologfa 2. Teologia fundamental. 3. Teologfa aplicada. I. Titulo.

ISBN Impreso: 978-956-6068-91-4

ISBN Digital: 978-956-6068-92-1

12 edicién, diciembre de 2025

© Angela Alarcon & Alex Mufioz, 2025; Universidad Catdlica de la Santisima Concepcin
© Ediciones UCSC, 2025

Libro sometido a referato externo

Avenida Alonso de Ribera 2850 — Concepcién, Chile.
Tel.: +56 41 234 5747 — www.ediciones.ucsc.cl
Director: Gonzalo Bordagaray Bellolio

Director de coleccién: David Solis Nova

Disefio de cubierta: Andrea Bdez

Diagramacién: Francisco Novoa

Derechos Reservados. Queda prohibida la reproduccién total o parcial de la obra sin la autorizacién expresa del

copyright.



Coleccién Allelén

Direccién de la coleccién
DAVID SOLIS NOVA

Comité Editorial
ANGELA ALARCON ALVEAR
ANDREA BAEZ ALARCON
PATRICIO MERINO BEAS
FRANCISCO NOVOA ROJAS
PABLO URIBE ULLOA

Facultad de Estudios Teoldgicos y Filosofia

Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién






Indice

INtrodUCCION . uve ettt s 11-15
Angela Alarcén Alvear

Formarse para amar mejor ............ooiiiiiiiiiiiiiiiii 17-33
Maria Claudia Arboleda

Introduccién a la Sagrada Escritura ........coooveviiiiiiiiiinie, 35-44
Pablo Uribe Ulloa

Dios y la creacion .......c.ouveieiiiiiiiiiii 45-59
Arturo Bravo Retamal

Jests: centro de la espiritualidad cristiana ............oooooviiii, 61-71
Patricio Merino Beas

Introduccidn a la Eclesiologfa .........c.ocovviiiiiiiiiiiii 73-86
Jorge Ceballos

Historia de la Iglesia: breve introduccidn .............cocovveniiinianin. 87-103
Manuel Gémez Mendoza

La vida en comunion .......cooiuiiiniiii i 105-117
Juan Carlos Inostroza

El concepto de persona .........oc.eueuiiiiiiiiiiiiiiii e 119-134
Francisco Novoa-Rojas

La dignidad humana desde la antropologfa cristiana......................... 135-148
Angela Alarcon-Alvear

El ser humano y su relacidén con Dios ......c.ovviiiiiniiiiiiiiininan. 149-160
Cecilia Pérez Mora

La dimensidn espiritual del ser humano ..............ocoiii 161-180
Victor Alvarez Tapia

La dimensidn social del ser humano ................coooiiiiiiiiiin, 181-191
Francisca Orellana Romero

La fraternidad social .........c.oviiiiiii 193-205
Alex Musioz Herndndez

El cuidado de la casa comuUin .....oovviniiiiiiiii i 207-223
Francisco Novoa-Rojas

GLOSATIO v vt ettt e 225-227

Colaboradores ......c.vvuiinii i 229-230









Introduccién

ANGELA ALARCON ALVEAR
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

En tu luz vemos la luz es un versiculo del salmo 36 (35). Esta
expresion concentra el nicleo de lo que aqui se propone, solo a la
luz de Dios se ilumina verdaderamente la realidad; solo
dejindonos alcanzar por su Palabra y su gracia podemos
comprender quiénes somos, cudl es el sentido de la historia, qué
lugar ocupa la creacién, por qué la dignidad humana es inviolable
y cémo la vida cristiana se vuelve servicio y cuidado. No es casual
que en la portada de este libro aparezca una flor delicada
iluminada por la llama de una vela; es un signo mariano que evoca
a la Virgen Maria como aquella que custodia nuestra relacién con
Dios y nos guia hacia la luz verdadera. La flor, abierta y sostenida
por la claridad de la vela, recuerda la manera en que Maria acoge,
protege y hace florecer la vida de fe, permitiendo que la luz revele
la belleza y la verdad més profundas de la existencia. La luz de
Dios no es una idea abstracta, sino la presencia viva del Dios
trinitario que se revela en la Escritura, en la historia de la Iglesia,
en la persona de Jests y en la vida concreta de los hombres y

11



ANGELA ALARCON

mujeres de hoy. Leer y pensar en su luz significa permitir que la
revelacién ilumine nuestras preguntas mds hondas y, al mismo
tiempo, dejar que esas preguntas vuelvan mds encarnada nuestra
comprensién de la fe.

En un tiempo marcado por bisquedas intensas de sentido, por
la fragmentacién cultural y por la sensacién de que la fe y la vida
cotidiana transitan por caminos paralelos, este libro nace con una
intencién muy sencilla y muy exigente a la vez, acercar temdticas
teolégicas a todos. No solo a quienes ya se mueven en el dmbito
académico, sino a todos, todos, todos, como insiste el papa
Francisco cuando recuerda que el Evangelio estd destinado a cada
persona, sin exclusiones. Este libro quiere ser un puente entre la
reflexién y la vida de las comunidades cristianas, un recurso al
servicio de estudiantes, educadores, agentes pastorales y creyentes
que desean pensar su fe con mayor profundidad, sin perder la
claridad ni la cercania del lenguaje.

Este texto se inscribe en la coleccién Allelén, que forma parte
de la identidad de la Facultad de Estudios Teolégicos y Filosofia
de la Universidad Catélica de la Santisima Concepcién. Allelén
significa los unos con los otros y busca poner el trabajo académico
de la Facultad al servicio de la Iglesia y del mundo, especialmente
de las comunidades educativas, parroquiales y eclesiales de
nuestro entorno. Esta coleccién expresa un rasgo decisivo de
nuestra misién institucional, ofrecer una reflexién teolégica seria
y actual, pero escrita en un lenguaje accesible, pedagdgico y
cercano, de modo que cualquier persona interesada pueda
encontrar caminos para pensar, orar y vivir la fe en didlogo con
los desafios de nuestro tiempo.

12



INTRODUCCION

El conjunto de capitulos se ordena a partir de la conviccién de
que la formacién teoldgica es un elemento esencial de la misién
educativa cristiana y no un lujo reservado a unos pocos. En primer
lugar, se muestra que conocer mejor la fe ensancha la inteligencia
y el corazén, fortaleciendo la identidad de quienes acompanan
procesos formativos en escuelas, parroquias y comunidades, y
ayuddndoles a amar y servir mejor a las personas que tienen a su
cargo. En esta misma linea, se ofrece una introduccién a la
Sagrada Escritura que explica qué es la Biblia, cémo se fue
configurando el conjunto de los libros sagrados, por qué puede
ser reconocida como palabra de Dios en lenguaje humano y qué
criterios bdsicos orientan su recta interpretaciéon. A ello se suma
una reflexién sobre el misterio de Dios y la creacién a partir de
los primeros capitulos del Génesis, donde se confiesa a un Dios
que crea libremente por amor, declara muy buena toda la
realidad, otorga al ser humano una dignidad singular y le
encomienda una misién de cuidado sobre el mundo.

Desde ahi, otro capitulo pone en el centro la figura de
Jesucristo como corazén de la espiritualidad cristiana, recorriendo
su vida, su anuncio del Reino y sus gestos y palabras, para mostrar
c6mo en El se hace cercana y visible la misericordia del Padre. El
bloque se completa con un capitulo introductorio a la eclesiologia
que presenta la Iglesia como pueblo convocado por Dios en la
historia y recurre a imdgenes fundamentales como pueblo de
Dios, cuerpo de Cristo y templo del Espiritu, subrayando que se
trata de una comunidad llamada a la comunién, a la misién y al
testimonio, junto con un recorrido panordmico por los
principales hitos de la historia de la Iglesia, en el que se reconocen

13



ANGELA ALARCON

tanto luces como sombras, momentos de gran fecundidad y
procesos de necesaria purificacién.

A partir de estos fundamentos, el texto se adentra en la
experiencia de la vida en comunién como forma concreta de la
existencia cristiana. Se muestra cémo la comunién, alimentada
por la Trinidad y vivida en la comunidad de los creyentes, se
expresa en vinculos reales de fraternidad, reconciliacién y servicio.
Otro se dedica al concepto de persona, recorriendo su desarrollo
filoséfico y teolégico y mostrando que la nocién de persona surge
de la exigencia de pensar conjuntamente la unidad de Dios y la
realidad de las tres personas divinas, asi como la humanidad y la
divinidad de Ciristo, lo que abre un horizonte decisivo para
comprender también al ser humano. En continuidad con esto, un
capitulo profundiza en la dignidad humana desde la antropologia
cristiana, presentando, a la luz de la Escritura y del Magisterio, la
vida humana como inviolable en todas sus etapas y condiciones,
e insistiendo en que ninguna circunstancia legitima despreciar o
descartar a una persona. Unido a ello, otro apartado explora al ser
humano en su relacién con Dios, mostrando que la identidad
personal no se comprende de manera adecuada desde el
aislamiento, sino desde la llamada a vivir como hijos en el Hijo,
en relacién con el Padre y abiertos a los demds. Esta perspectiva
se prolonga en un capitulo dedicado a la dimensién espiritual del
ser humano, que parte de las grandes preguntas por el sentido, el
dolor, la felicidad y la muerte para presentar el deseo de Dios
como huella de infinito inscrita en el corazén, de modo que la
espiritualidad no aparece como un anadido opcional, sino como
el lugar donde la persona descubre su verdadera vocacidn, se abre

14



INTRODUCCION

al encuentro con Dios y aprende a leer su vida como historia de
llamada y respuesta.

Finalmente, el conjunto se orienta hacia las implicancias
sociales y comunitarias de la fe. Un apartado desarrolla la
dimensién social de la existencia humana, afirmando, desde la
perspectiva biblica y del Concilio Vaticano II, que el ser humano
es social por naturaleza y que solo se realiza plenamente en la
entrega sincera de si mismo a los otros. Sobre esta base, un
capitulo articula la espiritualidad cristiana con el compromiso
social, mostrando, inspirado en la Doctrina Social de la Iglesia y
en la teologia latinoamericana, que la fe no puede desentenderse
de las injusticias, de la pobreza ni de las heridas que atraviesan la
vida de los pueblos. En coherencia con ello, el altimo apartado se
centra en el cuidado de la casa comun, en didlogo particular con
las enciclicas Laudato si’'y Fratelli tutti, proponiendo un paso
desde una mirada reducida del medio ambiente como mero
objeto externo hacia la comprensién de la creacién como trama
de relaciones que nos sostienen, nos vinculan y nos implican. De
este modo, la formacién teoldgica se presenta como un camino
integral que une fe, inteligencia, vida espiritual, comunidad e
implicacién responsable en la historia y en el cuidado de toda la
creacion.

Con este conjunto de aportes, En tu luz vemos la luz quiere
ofrecer un itinerario teolégico bésico y, a la vez, profundo, que
ayude a mirar la propia vida, la Iglesia y el mundo desde la luz de
Dios. Esperamos que cada lector encuentre aqui no solo
respuestas conceptuales, sino también nuevas preguntas, deseos
renovados de buscar al Sefior y criterios para servir mejor a los

15



ANGELA ALARCON

demds, en la linea de la misién que anima a nuestra Facultad,
pensar la fe con rigor, comunicarla con claridad y vivirla con
alegria al servicio del Pueblo de Dios.

16



Formarse para amar mejor: la teologfa como eje de la
misién educativa cristiana

MARIA CLAUDIA ARBOLEDA
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

La formacién teoldgica en contextos educativos estd llamada a
convertirse en un camino vivencial y transformador que regenere
los vinculos personales y comunitarios, y que responda con
profundidad a los desafios contempordneos. En un mundo
marcado por la fragmentacidn, la desconfianza y el desencuentro,
la propuesta educativa del Evangelio adquiere un valor profético.
Desde esta clave, se entiende que formar teolégicamente es
disponerse a una renovacién que permita convertirse en testigos
creibles de la esperanza cristiana. En esta misma linea, “podemos
afirmar que se da un encuentro con Dios en el encuentro con el
otro y que en el encuentro con Cristo forma una cultura que sale
al encuentro de los demds” (Novoa & Alarcén, 2025, p. 63).

El presente texto ofrece una reflexién sistemdtica en torno al
papel de la formacién teolégica en contextos formativos, para la
construccién de una cultura del encuentro (EG 220). A partir de
fuentes biblicas, magisteriales y patristicas, se exploran los

17



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

fundamentos de esta tarea y su pertinencia en el contexto
formativo contempordneo. Metodolégicamente, se recurre a un
andlisis teoldgico-pastoral que integra textos del Magisterio
reciente (como Fides et Ratio y Christus Vivit), aportes de los
Padres de la Iglesia (como Agustin, Ireneo, Justino, Gregorio de
Nisa e Ignacio de Antioquia), y claves de lectura del pensamiento
del Papa Francisco, con el fin de proponer una visién integral y
motivadora de la misién educativa.

¢Por qué hablar de formacién teolégica hoy?

Hablar hoy de formacién teoldgica no es un lujo reservado a
especialistas ni un privilegio de unos pocos; es, mds bien, una
necesidad urgente en el contexto educativo contemporineo.
Desde hace décadas, el Magisterio de la Iglesia ha reconocido con
claridad el papel fundamental que cumple la educacién en la vida
del ser humano y en la transformacién del mundo. La
Declaracién Gravissimum Educationis del Concilio Vaticano II lo
expresa con contundencia: “La educacién reviste una importancia
primordial en la vida del hombre y su influjo crece cada vez mds
en el progreso social contempordneo” (GE). Esta afirmacién no
solo resalta el valor intrinseco de la educacién; sino que apunta al
poder transformador que posee para generar una sociedad mds
justa, consciente y orientada al bien comun.

Educar, en este horizonte, no es simplemente transmitir datos
o habilidades; es colaborar activamente en el desarrollo integral
de la persona, es decir, en la realizacién armdnica de todas sus
dimensiones: corporal, racional, afectiva, social y espiritual. La

18



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

educacidon cristiana, por tanto, no puede prescindir de esa
apertura radical a la trascendencia que constituye uno de los
dinamismos mds profundos del ser humano. En este sentido,
resulta iluminador recordar que “la primera finalidad de la
educacion es la conquista de la libertad interna y espiritual a ser
alcanzada por la persona individual, o, en otras palabras, la
liberacién por medio del conocimiento y la sabiduria, la buena
voluntad y el amor” (Maritain, 1993, p.17). Esta perspectiva
exige reconocer que la formacién auténtica no puede ignorar la
inteligencia de la fe (FR 65); por el contrario, la fe misma reclama
ser comprendida, iluminada y articulada en el contexto de la vida
cotidiana.

La inteligencia de la fe, o intellectus fidei, constituye uno de los
principios metodolégicos fundamentales de la teologia como
ciencia y designa el esfuerzo por comprender racionalmente el
contenido de la fe, respondiendo asi a las exigencias propias del
pensamiento humano. Mientras el auditus fidei se refiere a la
escucha receptiva de la Revelacién transmitida en la Sagrada
Escritura, la Tradicién y el Magisterio. Segiin Fides et Ratio, esta
inteligencia no es una simple elaboracién conceptual de los
dogmas, sino una profundizacién especulativa que explicita el
sentido de las verdades reveladas, mostrdndolas como poseedoras
de una coherencia légica interna y de un significado salvifico para
la persona y para la humanidad entera. Esta inteligibilidad no es
exterior a la fe, sino que brota de ella misma; pues la Verdad
divina se propone como un saber auténtico, susceptible de ser
entendido, comunicado y expresado conceptualmente (FR 55).

19



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

Desde esta perspectiva, ensefiar se revela también como una
verdadera obra de misericordia espiritual: instruir al ignorante,
aconsejar al que duda, corregir al pecador, acompafnar al que
busca (CEC 2447). Como dice el Papa Ledn XIV: “educar es un
acto de esperanza y una pasion que se renueva porque manifiesta
la promesa que vemos en el futuro de la humanidad” (DNE 3).
En este sentido, puede decirse que cada acto de ensefianza —y més
aun, de ensenanza religiosa— estd llamado a ser expresién de ese
amor que impulsa a compartir lo mds valioso, la Verdad que libera
(Jn 8, 32). No es casual que Jesis proclame entre sus
bienaventuranzas “dichosos los que tienen hambre y sed de
justicia, porque serdn saciados” (Mt 5, 6), ni que afirme que “el
que ensefie y practique estos mandamientos serd grande en el
Reino de los cielos” (Mt 5, 19). Asi, la educacién se convierte en
camino de santidad, tanto para quien la recibe como para quien
la ofrece.

Asi pues, formar la mente y el corazén no es otra cosa que
preparar el terreno para que brote en plenitud el deseo de Dios
que habita en todo ser humano. La formacién teoldgica es parte
esencial de este proceso, no como una carga afiadida, sino como
una respuesta al amor: el que ama desea conocer, y el que conoce
ama mds para servir mejor. En esta formulacién queda
condensado el dinamismo espiritual que San Agustin desarrolla
en su tratado E/ amor a Dios, donde muestra que el amor
auténtico no es ciego ni pasivo, sino que suscita deseo de
conocimiento, gratitud y servicio. Dios ha creado al ser humano,
como criatura racional, para que, al conocer el sumo Bien, lo ame,
y al amarlo, lo posea y lo goce (Agustin de Hipona, 1985).

20



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

Este proceso: conocer, amar, servir y gozar, define la vocacién
profunda del ser humano y el movimiento ascendente de la
caridad. Parafraseando al propio Agustin en el capitulo 4 de este
mismo libro: quien ha querido darnos tanto, es que nos ha amado
mucho. Por tanto, sus dones demuestran tanto las pruebas de su
amor como los motivos del amor que le debemos.

En este horizonte, conocer a Dios es un acto de amor, y amar
a Dios implica el deseo constante de conocerlo mds para
corresponder mejor a su amor. Esta verdad, intuida ya por los
Padres de la Iglesia, sigue vigente hoy con renovada urgencia.
Quien educa en la fe, estd llamado no solo a saber lo que ensena,
mds bien a vivirlo con coherencia y profundidad, para que su
testimonio no sea solo palabra, sino vida ofrecida. Solo asi la
educacidn se convierte en una escuela de humanidad, de fe y de
esperanza. Es asi que

“el hablar de Dios de la vocacién teoldgica es siempre hablar desde Dios, a
partir de su auto comunicacion plena en Jesucristo por el Espiritu Santo, lo
que él mismo nos ha comunicado de su Verbo (Palabra) Encarnado y que nos
llega como Evangelio, en este sentido podemos caracterizar la teologia como

palabra de Palabra” (Merino, 2009).

Asi pues, el educador en este horizonte; estd llamado a ser
sembrador de reconciliacién, arquitecto de puentes, testigo de
esperanza. Esta misién exige un conocimiento profundo de
aquello que se transmite, porque no se puede guiar al otro en un
camino que uno mismo desconoce. Como advierte San Ireneo de
Lyon, “es conveniente que el que quiera llevarlos al camino recto
conozca puntualmente cudles son las normas y argumentos.
Porque no es posible a nadie curar enfermos si desconoce la
enfermedad que padecen” (Adversus haereses 111, 1). Sin embargo,

21



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

el conocimiento no basta si no se acompafia de una vida coherente
y transformada.

Como afirmaba John Henry Newman (1977), “no me pasa
por las mientes negar la fuerza de los argumentos para probar la
existencia de Dios [...], pero estos argumentos no me calientan
ni iluminan, no destierran el invierno de mi desolacién, ni
regocijan mi ser moral” (pp. 189-190). Esta intuicién encuentra
eco en los Padres de la Iglesia, que insistieron en la necesidad de
un testimonio vital. Asi lo expresé Justino Mdrtir (2018), “los que
conocidamente no viven como El ensené no son en manera
alguna cristianos, aunque con su lengua confiesen la doctrina de

Cristo” (p. 78).

La formacién teolégica: un acto de amor y responsabilidad
Formarse en teologia no es una tarea secundaria ni opcional
para quienes han asumido la misién de educar en la fe. Muy por
el contrario, se trata de un acto profundamente vinculado al
amor: el amor a Dios, que despierta el deseo de conocerlo mis
para amarlo mejor; y el amor al préjimo, que impulsa a transmitir
con verdad y autenticidad aquello que se ha recibido. La teologia,
entendida como intellectus fidei, es decir, como busqueda de una
comprensiéon mds profunda del contenido de la fe, no puede
considerarse un ejercicio abstracto o meramente especulativo.
Como sefala la Comisién Teolégica Internacional, “el acto de
fe, en respuesta a la Palabra de Dios, abre la inteligencia del
creyente hacia nuevos horizontes” (CTI 16). Este impulso no
nace de una curiosidad fria, sino del dinamismo propio de la fe

22



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

viva que lleva al creyente a meditar, contemplar y profundizar en
el misterio revelado; iluminado por el Espiritu y por el uso pleno
de la razén. Por eso, “el trabajo de comprensién de la fe
contribuye a alimentar la fe y permite que esta crezca” (CT1 17).

Este proceso transforma la manera de ver el mundo y de
situarse en él. La teologia “ve [el mundo] mds verdadero porque,
fortalecido por el Espiritu Santo, participa de la perspectiva
propia de Dios” (CTI 16). En ese sentido, el creyente que se
ejercita en el intellectus fidei no busca simplemente acumular
saber, sino entrar m4s hondamente en el conocimiento amoroso
de Dios, para que ese conocimiento se convierta en luz para su
vida y en testimonio para los demds. San Agustin lo expresa con
claridad, “el que a través de la razén verdadera comprende ahora
lo que tan solo crefa, es seguro que serd antepuesto al que todavia
desea comprender lo que cree” (citado en CTI, n. 17). Asi pues,
la teologfa, cuando nace de la escucha fiel de la Palabra de Dios,
se orienta necesariamente hacia la vida y la misién. Esta escucha
implica un encuentro con el Verbo vivo,

“La Iglesia venera profundamente las Escrituras, pero es importante reconocer
que «la fe cristiana no es una “religion del Libro”: el cristianismo es la “religién
de la Palabra de Dios”, no de “una palabra escrita y muda, sino del Verbo
encarnado y vivo” (CT1 7).

Asi pues, la teologia no se encierra en sistemas abstractos ni en
discursos autorreferenciales; mds bien, se convierte en una
respuesta racional y creyente al Dios que ha hablado en la historia
y sigue hablando hoy a su Iglesia. Esta revelacién culmina en la
persona de Jesucristo, “el Verbo hecho carne” (Jn 1, 14), “a quien

23



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

Dios ha constituido heredero de todo y por medio del cual ha
realizado los siglos” (Heb 1, 2), y cuya gloria hemos contemplado.

Por eso, la teologia, como reflexién sobre la revelacién acogida
en la fe, encuentra su fuente permanente en la Palabra viva de
Dios, testimoniada en la Escritura y en la Tradicién viva de la
Iglesia, y guiada por el Espiritu que “conduce a los creyentes a
toda la verdad y hace que la palabra de Cristo habite
abundantemente en ellos” (Col 3, 16; CTI 8). Desde esta
perspectiva, la formacién teoldgica aparece como un acto de amor
a Dios —que se ha revelado y nos busca “hablando a usanza de los
hombres” (San Agustin, citado en CTI 8)-, y como una
responsabilidad eclesial que habilita al creyente a anunciar con
fidelidad, claridad y profundidad la Palabra que ha recibido. De
este modo, la teologia estd llamada a ser una diaconia de la verdad
(CTI 5), una forma concreta de comunién con Dios y de servicio
a su pueblo.

Coherencia entre lo que se cree, se vive y se ensefia

Precisamente por ello, quien ha sido llamado a ensefiar —a
transmitir esta Palabra viva— no puede limitarse a repetir férmulas
aprendidas, sino que estd invitado a adentrarse con profundidad
en la Revelacién para poder comunicarla con autenticidad y vida.
La vocacién de ensenar implica asf una responsabilidad concreta,
que exige una formacidn seria, progresiva y constante. Tal como
afirma la exhortacién apostdlica Christifideles laici, 1a formacién
de los fieles laicos debe llevar a una unidad profunda entre la fe y
la vida (57). No puede haber dos vidas paralelas: una espiritual,

24



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

con sus valores y exigencias, y otra secular, marcada por las tareas
familiares, sociales, profesionales o culturales. La formacién
teolégica en este sentido no es un simple ejercicio intelectual, sino
un camino de fidelidad y coherencia que se arraiga en la propia
vocacién cristiana (CL 59). Estudiar teologia, sobre todo para
quienes estdn llamados a ensefiar, es asumir con responsabilidad
el llamado a dar testimonio en todos los 4mbitos de la existencia,
integrando fe, conocimiento y vida.

Por eso, es indispensable una formacién espiritual, doctrinal,
social y humana. El conocimiento mds profundo de la fe, la
participacién en la vida eclesial, la familiaridad con la Doctrina
Social de la Iglesia y el cultivo de virtudes humanas como la
justicia, la sinceridad y la fortaleza son parte esencial de este
camino. La teologfa debe ayudar a vivir esa unidad de vida en la
que todo —desde el aula hasta el compromiso social— se convierte
en lugar donde la caridad de Ciristo se revela y se realiza (CL 61).
Quien ensena estd llamado a ser colaborador en la obra educadora
de Dios, caminando con otros en comunién eclesial, hacia una fe
mds pensada, més vivida y mds compartida.

Esta integracién entre lo que se cree, se vive y se enseia es el
corazén de toda educacién cristiana. El educador catdlico estd
llamado a ser testigo, no solo transmisor. Como afirma la
Instruccién sobre la identidad de la escuela catdlica, el educador
laico catdlico “realiza una tarea que encierra una insoslayable
profesionalidad, pero no puede reducirse a ésta. Estd enmarcada
y asumida en su sobrenatural vocacién cristiana” (n. 24). Cuando
esta vocacion se vive de manera coherente, el mensaje se vuelve
creible. Por eso, la primera pedagogia en el aula es el testimonio,

25



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

y el primer lenguaje es la vida. Esta exigencia de autenticidad es
también un llamado a vivir una fe pensada, orada y celebrada; en
la que la vida del educador sea reflejo del Dios en quien cree.

En este sentido, la vocacién teoldgica, suscitada por el Espiritu
en la Iglesia, ocupa un lugar fundamental. El tedlogo, y, por
extensién, todo educador que desea ensefiar la fe es llamado a
profundizar en la Palabra revelada, iluminando su propia
existencia y la de sus estudiantes. Como subraya Donum veritatis,
el trabajo teolégico responde al dinamismo interno de la fe: la
Verdad quiere comunicarse y, al hacerlo, transforma a quien la
acoge (7). La teologia, por tanto, no es ajena a la vida, sino que
brota del amor y se alimenta de él, quien ama a Dios desea
conocerlo mejor, y ese conocimiento se convierte en servicio. Por
eso, ensefar religién con seriedad implica una vida de fe, oracién,
discernimiento, estudio y humildad. La inteligencia de la fe es un
don que se acoge en comunién con la Iglesia y en apertura al
mundo, para que otros —a través del testimonio del educador—
puedan también encontrar la Verdad que salva.

La espiritualidad del educador: Jesis como centro

La formacién teolédgica tiene como centro a una persona viva,
Jesucristo. Desde El nace y hacia Fl se dirige toda vocacién
educativa en la Iglesia. El educador cristiano es, ante todo, alguien
que ha sido transformado por el encuentro con Cristo, y que vive
desde esa relacién personal el sentido de su misién. Ensefar
religién implica mds que transmitir conocimientos; significa
comunicar una vida atravesada por el Evangelio y una fe que se

26



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

ha hecho experiencia.

El Evangelio de Mateo senala que Jesis “ensefaba con
autoridad” (Mt 7, 29), es decir, con coherencia entre lo que decia
y lo que vivia. Su forma de relacionarse con los pobres, sus gestos
concretos, su entrega cotidiana y su fidelidad hasta el final revelan
que su ensefanza brotaba del amor. Asi lo expresa el Papa
Francisco (2013) al afirmar que “cada vez que uno vuelve a
descubrirlo, se convence de que eso mismo es lo que los demds
necesitan, aunque no lo reconozcan” (265). Esta conviccidn es la
que sostiene el entusiasmo del educador evangelizador, sabemos
que el Evangelio responde a las necesidades mds profundas del
corazén humano, porque todos hemos sido creados para la
amistad con Jesus y el amor fraterno.

Cuando el mensaje del Evangelio se expresa con belleza, llega
a las busquedas mis profundas del corazén humano. Existe en
cada persona un anhelo, aunque a veces inconsciente, de conocer
la verdad sobre Dios y sobre la vida. Este anhelo es el punto de
partida de toda auténtica evangelizacién, y da sentido al trabajo
del educador como testigo de la esperanza. En palabras del apéstol
Pedro: “Estén siempre dispuestos a dar razén de su esperanza”
(1Pe 3, 15).

En este camino, es clave integrar la mente, el corazén y las
manos. La formacién teoldgica debe respetar y promover la
libertad interior del otro, quien ha sido creado por Dios para
responder libre y racionalmente al don de la fe. Asi lo ensefa el
Concilio Vaticano II (1965) al afirmar que “el hombre, al creer,
debe responder voluntariamente a Dios, y que, por tanto, nadie
debe ser forzado a abrazar la fe contra su voluntad” (10). Educar

27



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

en la fe exige, por tanto, cultivar un ambiente de respeto y libertad
que favorezca un auténtico encuentro con Ciristo.

De este modo, el aula se convierte en un lugar de encuentro
con el Sefior, donde la fe se hace camino, comunién y servicio. El
educador cristiano estd llamado a acompanar a sus estudiantes en
un proceso vital que los lleve a descubrir a Cristo como sentido
profundo de su existencia. Como recuerda también el mismo
documento conciliar, esta pedagogia brota de la dignidad de la
persona humana y del estilo mismo de Jests, quien llama con
amor, espera con paciencia y no impone, sino que invita a una

respuesta libre y total al don de Dios (CVII 9-10).

En ese proceso de acompafamiento y formacién, hay fuentes
inagotables que no pierden vigencia con el paso del tiempo: la
Palabra viva del Senor, siempre eficaz; el Bautismo, que nos
regenera y nos hace hijos de Dios; la presencia real de Cristo en la
Eucaristia, que alimenta y fortalece; el Sacramento de la
Reconciliacién, que sana y renueva; el testimonio luminoso de los
santos; y la riqueza de la tradicién espiritual de la Iglesia. Estos
dones constituyen verdaderos manantiales de vida nueva, a los
que los jévenes tienen derecho a acceder (CV 229). La tarea
educativa también consiste en abrir con respeto estos tesoros, sin
imponerlos; pero con la certeza de que en ellos se encuentra la
respuesta mds profunda al deseo de plenitud que habita el corazén
humano.

El profeta Oseas advertia que “mi pueblo perece por falta de
conocimiento” (Os 4, 6). Frente a esta urgencia, el educador es
invitado a vivir su tarea con entusiasmo y profundidad. Su
presencia es un signo del amor de Dios que llama, transforma y

28



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

envia. En cada clase, en cada gesto, en cada didlogo, puede resonar
la voz de Cristo que sigue diciendo: “Ven y sigueme” (Mc 10,
21).

Educar en la fe para renovar los vinculos

Para los educadores cristianos, esta formacién brota de una
necesidad existencial: la de encontrarse con Cristo, reconocerlo
como el centro de la propia vida y desear ardientemente darlo a
conocer. Ensefiar desde la fe es hacer resonar en el aula una
experiencia viva de sentido. Por eso, la formacién teoldgica es
también una respuesta al llamado a evangelizar, a ser testigos
creibles de un amor que transforma. Es cultivar un deseo
profundo de comprender la fe que se profesa y de vivirla con
coherencia en cada dmbito de la vida. Como recordaba San
Agustin (1985), “nadie puede amar una cosa por completo
ignorada...y cuanto mds se conoce -sin llegar atn al
conocimiento pleno— con tanto mayor empefio anhela el alma
saber lo que resta” (pp. 488-489). Esta bisqueda apasionada por
la verdad se convierte en dinamismo vital, especialmente en
contextos como la escuela y la cultura contempordnea, donde la
formacién teolégica no puede ser reducida a un saber teérico, sino
que constituye una urgencia:

su pensamiento percibe la belleza de este saber, y entonces se ama a una cosa
conocida, y de tal manera su visién inflama los anhelos de los aprendices, que
todo gira y se mueve a su alrededor, y es meta de cuantos afanes se toman por
adquirir dicha ciencia y abrazar en la prictica lo que su inteligencia preconoce

(Agustin de Hipona, 1985, p. 490).

La belleza del saber teolégico, cuando se reconoce y se ama, no

29



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

solo transforma al educador, sino que lo impulsa a comunicar con
alegria y compromiso aquello que su corazén ya ha comenzado a
vivir. Cuando se vive con esperanza, se convierte en un fuego
interior que ilumina el camino educativo y enciende el deseo de
abrazar la verdad en la vida concreta.

De esta manera podemos afirmar que la teologia nace de una
fe que busca comprender. La célebre férmula fides quaerens
intellectum, acunada por los doctores de la Iglesia san Agustin y
san Anselmo de Canterbury (Tester, 2016) y San Juan Pablo II lo
retomé en Fides et Ratio al afirmar en las primeras palabras de la
carta enciclica, “la fe y la raz6n son como las dos alas con las cuales
el espiritu humano se eleva hacia la contemplacién de la verdad”.
En este mismo sentido, la ensefianza de la teologia no puede
desligarse de una profunda responsabilidad pedagégica, el
educador en la fe debe conocer a fondo aquello que transmite.

La tares de la formacién religiosa requiere testigos que vivan
aquello que anuncian. Su autoridad nace de la coherencia, como
lo expresé Ignacio de Antioquia: “es mejor callar y ser que hablar
y no ser. Es bueno ensefar si el que habla lo practica” (Ignacio de
Antioquia, 2000). Asi pues, los profesores, encargados de la
transmisién de Aquel que dice y es, configurando su vida en El,
posibilitan el encuentro amoroso con el Sefior de la paz y de la

vida, Gnico capaz de renovar la faz de la tierra (Sal 104, 30)
b3

Formarse teoldgicamente no es una opcién reservada a
especialistas, sino una exigencia vital para quienes desean
comunicar con autenticidad el amor de Dios. Esta formacién,

30



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

vivida como un proceso de transformacién interior, permite
encarnar y testimoniar el Evangelio en medio de una cultura
marcada por la fragmentacién y el individualismo. La teologfa,
cuando se vive como busqueda apasionada de la verdad, enciende
el deseo de abrazar en la vida concreta aquello que la inteligencia
alcanza a vislumbrar. Asi, el educador transmite una experiencia
de fe viva, arraigada en la Palabra de Dios y sostenida por la
esperanza.

En esta misidn, los educadores cristianos estdn llamados a ser
verdaderos sembradores de reconciliacién y arquitectos de
comunién, colaborando activamente en la construccién de una
cultura del encuentro. Al renovar su encuentro con Cristo, fuente
de todo amor y verdad, renuevan también su deseo de darlo a
conocer, con alegria, en cada aula y en cada vinculo. La formacién
teoldgica se revela entonces como un fuego interior que ilumina,
orienta y sostiene, convirtiéndose en un acto profundamente
eclesial y social. Desde esta perspectiva, cada maestro se convierte
en testigo y puente; entre la fe y la vida, entre la Iglesia y la cultura,
entre Dios y el corazén humano.

Vale la pena terminar recordando las palabras que el Papa Leén
X1V dirigié a todos los educadores: “La educacidn cristiana es una
obra coral: nadie educa solo. La comunidad educativa es un
«nosotros» (y)... Este «nosotros» impide que el agua se estanque
en el pantano del «siempre se ha hecho asi» y la obliga a fluir, a
nutrir, a regar” (DNE 3). “No es bueno que el hombre esté solo”
(Gn 2, 18), necesitamos aprender a caminar juntos y a trabajar
unidos por la construccién del Reino y llevar la Buena Nueva a
todos los jévenes que estdn buscando el sentido de su vida.

31



MARIA CLAUDIA ARBOLEDA

Referencias

Agustin de Hipona. (1985). De Trinitate. En Obras completas V.
Escritos apologéticos. BAC.

Agustin de Hipona. (s. f.). El amor a Dios. En Obras completas de
San Agustin (Vol. VII, pp. 693-712). BAC.

Catecismo de la Iglesia Catdlica. (1997). Catecismo de la Iglesia
Catdlica. Libreria Editrice Vaticana.

Comisién Teoldégica Internacional. (2012). La teologia hoy:
Perspectivas, principios y criterios. Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano I1. (1965a). Gravissimum educationis. Editrice
Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965b). Dignitatis humanae. Editrice
Vaticana.

Congregacién para la Doctrina de la Fe. (1990). Donum veritatis.
Editrice Vaticana.

Congregacién para la Educacién Catdlica. (2022). La identidad
de la escuela catdlica para una cultura del didlogo: Instruccidn.
Editrice Vaticana.

Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana.

Francisco. (2016). Audiencia ~ general sobre las obras de
misericordia [Catequesis]. Editrice Vaticana.

Francisco. (2019). Christus vivit. Editrice Vaticana.

Gregorio de Nisa. (2010). La gran catequesis. Ciudad Nueva.
Ignacio de Antioquia. (2000). Padres Apostdlicos. Ciudad Nueva.
Ireneo de Lyon. (2018). Obras escogidas. Clie.

Juan Pablo II. (1998). Fides et ratio. Editrice Vaticana.

32



FORMARSE PARA AMAR MEJOR

Justino Martir. (2018). Obras escogidas. Clie.

Le6n XIV. (2025). Disenar nuevos mapas de esperanza. Editrice
Vaticana.

Newman, J. H. (1977). Apologia pro vita sua. BAC.

Novoa-Rojas, F., & Alarcén-Alvear, A. (2025). Fraternidad
social: Puntos, posibilidades, entorno y pensamiento trinitario.
En S. Arenas Pérez, P. Merino Beas, & A. S. Mufoz
Herndndez (Eds.), Comunidad y bien comin (pp. 59-70).
Universidad Catdlica de la Santisima Concepcién &
Universidad Catélica de Temuco.

Maritain, J. (1993). La educacion en la encrucijada. Encuentro.

Merino, P. (2009). El tedlogo como discipulo: experiencia y
desbordamiento de Dios. Medellin. Biblia, Teologia Y Pastoral
Para América Latina Y El Caribe, 35(139), 391-416.

Tester, S. (2016). Fides quaerens intelleccum. Medieval
philosophy from Agustine to Ockham. Revista de Filosofia, pp.
179-182.

33






Introduccién a la Sagrada Escritura

PABLO URIBE ULLOA
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

¢Qué es la Biblia?

Al interior de la misma Biblia hay referencias que van indicando
cémo se le llama a este conjunto de libros que —en las comunidades,
tanto judias como cristianas— tiene un valor especial, normativo y
religioso. En el Antiguo Testamento se le llama: “los libros”
(Dn 9, 2), “el libro sagrado” (2M 8, 23) o “los libros santos” (1M
12, 9). Los cristianos en el Nuevo Testamento designardn a su
conjunto de libros sagrados como: “Santas Escrituras” (Rom 1,
2), “las Sagradas Escrituras” (2Tim 3, 15), “las Escrituras” (Mt 21,
42), o simplemente “la Escritura” (Fln 10, 35). En todas estas citas
hay clara conciencia de que ya existia un grupo de escritos especiales
y muy valorados por los creyentes. Pero ;dénde estd el término
Biblia en todos ellos? El nombre “Biblia” es de origen griego y se
encuentra en el primer libro de los Macabeos, capitulo 12, versiculo
9, en la expresidn griega: ta biblia ta higia, es decir, los libros
santos. Aqui se observa que originalmente el término no es femenino
singular (Biblia), sino masculino plural “libros” (z biblia),

35



PABLO URIBE ULLOA

entregando un elemento que hay que tener en cuenta: la Biblia no
es un solo libro, sino que es una gran biblioteca. Junto a esto, el texto
del 1M 12, 9 entrega un segundo dato: estos libros tienen una
caracteristica especial, son “santos” (ta hdgia).

Para seguir analizando el concepto de Biblia, a continuacion, se
presentan algunas definiciones de los Padres de la Iglesia y
documentos del magisterio:

« , . . . .
¢Qué es la Sagrada Escritura, sino una carta de Dios omnipotente a su
criatura?” (San Gregorio Magno).

“Las Escrituras son una carta dirigida por el Padre celestial y transmitida por los
autores sagrados al género humano que viaja lejos de la patria” (San Agustin).

“Es una coleccién de libros sagrados que, escritos bajo la inspiracién del
Espiritu Santo tiene por autor a Dios, y como tales han sido entregados a su
Iglesia” (Concilio Vaticano I).

“La Sagrada Escritura es la Palabra de Dios, en cuanto escrita por
inspiracién del Espiritu Santo [....]. Los libros sagrados ensefian sélidamente,
fielmente y sin error la verdad que Dios hizo consignar en dichos libros
para la salvacion nuestra”. (Concilio Vaticano II)

En la definicién de los Padres de la Iglesia se aprecia el cardcter de
escritura relacionado con la expresién carta, no obstante, es la idea
de una carta cuyo contenido es muy especial e importante para el
destinatario. Se trata de un mensaje que ayuda al hombre a su
autorrealizacién de acuerdo con el plan de Dios. De esta manera,
el Padre celestial escribe esta para que el hombre vuelva a la patria
porque estd lejos de su vocacién.

Los concilios vaticanos se centran en el tema de la inspiracién,
en la autorfa divina de los libros, en el valor de la Iglesia como garante
de su custodia y en el contenido salvifico que la Palabra de Dios

encierra.

36



INTRODUCCION A LA SAGRADA ESCRITURA

Considerando tanto los elementos que se han extraido del
nombre “Biblia” y de las definiciones, es posible intentar hacer una
caracterizacién de lo que la Biblia es:

La Sagrada Escritura es la Palabra de Dios reunida en una gran
coleccién de escritos, la cual tiene por autor a hombres inspirados
por el Espiritu Santo y contiene todo y solo aquello que Dios
estimé conveniente para la salvacién de todo el género humano.

Esta definicién encierra cuatro caracteristicas que siempre hay
que tener en cuenta a la hora de comprender lo que la Biblia es. Estas
son:

La Biblia es Palabra de Dios: Dios comunica su mensaje para
que el hombre pueda conocerlo. La Biblia contiene las experiencias
histéricas de la revelacién divina narrada y transmitida por hombres
de distintas épocas y lugares. Asi reconocemos que la Biblia no es
cualquier libro, sino que tiene un cardcter sagrado, es fuente de
revelacién. La categoria Palabra de Dios es profundamente teoldgica
y la podemos comprender en el sentido que nos comunica algo y ese
algo dene que ver con Dios, es algo referido a la fe, un contenido
necesario para el ser humano, por tanto, son ensefianzas que el
hombre por si mismo no podria llegar a conocer. Solo mediante una
revelacion que parte siempre de la iniciativa divina (DV 1-2), donde
el mismo Dios se hace presente en la historia. Por eso, se trata de una
revelacion histérica.

La Biblia estd compuesta por una coleccién de escritos: la
Palabra de Dios en la Biblia estd materialmente en el testimonio
escrito de una gran coleccién de libros. Estos son muy distintos
entre ellos; en extensién, en sus formas literarias y hasta en el

37



PABLO URIBE ULLOA

contenido teoldgico. Sin embargo, prevalece la unidad en los
elementos esenciales de los cuales cada uno de ellos participa.
Siendo esta unidad vilida tanto al interior del Antiguo como del
Nuevo Testamento, existiendo una continuidad entre ambos. Asi lo
expresa el Concilio Vaticano II:

Dios, pues, inspirador y autor de ambos Testamentos, dispuso las

cosas tan sabiamente que el Nuevo Testamento estd latente en el

Antiguo y el Antiguo estd patente en el Nuevo. Porque, aunque

Cristo fundé el Nuevo Testamento en su sangre, no obstante, los

libros del Antiguo Testamento recibidos integramente en la

proclamacién evangélica adquieren y manifiestan su plena
significacion en el Nuevo Testamento, ilustrindolo y explicindolo

al mismo tiempo. (DV 16)

La Biblia tiene autoria humano-divina: es correcto afirmar que
Dios es el autor de la Biblia, pero también se debe reconocer al hombre
como “verdadero autor” (DV 11). Al examinar los escritos biblicos
nos encontramos con hombres que nos cuentan explicitamente
que ellos han tenido una participacién activa en la produccién
literaria de la Biblia, por ejemplo: Lc 1, 1-4 dedica su libro al ilustre
Tedfilo; Fln 21, 24-25 da cuenta de un discipulo que testifica todo
lo que se ha narrado y que escribié; Pablo en sus cartas comienza
presentindose como remitente y pre- sentando a sus destinatarios
(1Col, 1-3). Es muy importante, por lo tanto, valorar el papel del
hombre o mujer en el proceso de la escritura de la Biblia sin olvidar
el papel de Dios en este proceso. La radicalizacién hacia cualquiera
de los dos extremos —solo Dios o solo el hombre— llevard a un
peligro ineludible de interpretacién de los textos. Asi, un acento
exclusivo de la dimensién divina de la Biblia lleva a una lectura

38



INTRODUCCION A LA SAGRADA ESCRITURA

fundamentalista y, por el contrario, un acento solo centrado en la
dimensién humana lleva a una lectura no creyente.

La Biblia contiene un mensaje soteriolégico. Si se quisiera
simplificar el contenido de toda la Biblia en una sola pregunta
scudl es el contenido que aborda?, se tendria que responder: El
contenido es la oferta de salvacién vélida para todos los seres
humanos. Esta oferta estd contenida en una historia de la salvacién
que marca sus primeros pasos con Abraham (Gn 12, 1ss), pasa
por la liberacién del pueblo de Israel de la esclavitud en Egipto
(Ex 14-15) y la travesia por el desierto (Lv; Nm), continda en la
labor incesante de los profetas (Is; Jr; Am; Os) y alcanza su
maximo esplendor con la encarnacién del Verbo (Jn 1, 14), se
prolonga con el grupo de Los Doce (Mt 10, 1-4; Mc 3, 3-19; Lc
6, 12-16) y se expande a todos los rincones del universo,
traspasando tiempo y lugar, hasta su futura consumacién

definitiva en la parusia de Jesus, el Senor.

¢Cémo interpretarla?

Para conocer verdaderamente lo que los escritores sagrados
quisieron transmitir, es necesario conocer —aunque sea de forma
inicial- los métodos de interpretacién de los textos biblicos.

Los métodos exegéticos

Los métodos histdrico-criticos: se desarrollan con fuerza en el s.
XIX d. C. El nombre de histdrico se le da porque se ocupa del alcance

39



PABLO URIBE ULLOA

de sus procesos propios de formacién de los escritos, buscando la
historia primitiva del texto. Y “critico” porque aplica criterios
cientificos, objetivos, analiticos. Su aproximacién a los textos es
diacrénica ya que investiga principalmente el proceso de
formacién delos escritos, es decir, se centran en la etapa preliteraria.
Dentro de estos estd: la critica textual, cuya funcién es dar con el texto
original tan préximo como sea posible. Aunque actualmente ese
objetivo se ha ido abandonando, y méds que buscar el texto original,
se intenta hacer una historia de la transmisién textual lo mds completa
posible. Analiza los manuscritos, papiros y pergaminos en sus
lenguas originales y establece las familias de testimonios existentes,
haciendo una historia del texto desde sus origenes hasta nuestras
traducciones modernas; la critica literaria, que se ocupa de estudiar
las dimensiones internas del texto, determina el comienzo y el
final de las unidades textuales, la coherencia interna, los duplicados,
etc.; la historia de las formas, inaugurada por el autor alemdn
Hermann Gunkel que busca cudles fueron los géneros literarios usados
por los autores; la critica de las tradiciones, que se ocupa de investigar
las fuentes que usaron los hagiégrafos para elaborar sus escritos; y la
critica de la redaccion, que investiga la etapa tltima del escrito, su
estado redaccional, marcado por recursos literarios estilisticos.

Los métodos de andlisis literarios: a diferencia de los histérico-
criticos que se ocupan principalmente de la etapa preliteraria de la
Biblia, los métodos de andlisis literarios parten del texto final. El
texto escrito que hemos recibido. Su aproximacidn, es, por tanto,
sincrénica. Dentro de estos estd el método de andlisis retdrico:

Muchos estudios biblicos recientes han acordado una gran atencién a la presencia
de la retérica en la Escritura. Se pueden distinguir tres acercamientos diferentes: el

40



INTRODUCCION A LA SAGRADA ESCRITURA

primero se apoya sobre la retdrica cldsica greco- latina; el segundo se preocupa de
los procedimientos semiticos de composicidn; el tercero se inspira en las
investigaciones modernas llamadas ‘nueva retérica’. (PCB 39)

También tenemos el andlisis narrativo que consiste en estudiar
los textos centrdndose en las caracteristicas propias de una narracién
(autor, personajes, trama, mundo del relato, etc.). Con ello se
“propone un método de comprensién y de comunicacién del mensaje
biblico que corresponde a las formas de relato y de testimonio,
modalidades fundamentales de la comunicacién entre personas,
caracteristicas también de la Sagrada Escritura” (PCB 41).
Finalmente, estd el andlisis semidtico, que se basa en principios de
lingiiistica moderna tales como: el principio de inmanencia, el
principio de estructura del sentido y el principio de la gramdtica del
texto.

Los acercamientos hermenéuticos

Junto a los métodos estdn los acercamientos, que interpretan los
textos basados en una “busqueda orientada segiin un punto de vista
particular” (PCB 31). Asi tenemos:

Acercamientos basados en la tradicidn: en este grupo se destaca
el acercamiento candnico que “interpreta cada texto biblico a la luz
del canon de las Escrituras, es decir, de la Biblia en cuanto recibida
como norma de fe por una comunidad de creyentes” (PCB 49). £/
recurso a las tradiciones judias de interpretacidn consiste en interpretar
el texto estudiando cémo se ha ido interpretando en la tradicién
judfa, expresada en la literatura midrésica, los mlmudim, la versién
de los LXX, los gramdticos medievales, entre otros. “La riqueza de
la erudicién judia puesta al servicio de la Biblia, desde sus origenes

41



PABLO URIBE ULLOA

en la antigiiedad hasta nuestros dias, es una ayuda permanente de
primer orden para la exégesis de ambos Testamentos, a condicién,
sin embargo, de emplearla correctamente” (PCB 51). La historia de
los efectos del texto estudia el impacto que provocan los textos (un
libro o un pasaje) en la cultura, el arte, la literatura, la mistica, etc.

Acercamientos desde las ciencias humanas: “las ciencias
humanas [...] en particular la sociologia, la antropologia y la
psicologfa, pueden contribuir a una mejor comprensién de algunos
aspectos de los textos” (PCB 53). Surgen asi el acercamiento
sociolégico, el acercamiento por la antropologia cultural y el
acercamiento psicoldgico y psicoanalitico.

Acercamientos contextuales: se interpreta la Biblia a la luz de la
realidad social en la cual estdn insertos los lectores, realidad que estd
marcada por la pobreza, la opresién y las injusticias. Asi surge el
acercamiento liberacionista que se desarrolla fuertemente en la
década de los 70 en América Latinay el acercamiento feminista que
interpreta los textos en el contexto sociocultural de la lucha por los
derechos de las mujeres.

Lectura Popular de la Biblia y Lectio Divina

Junto a los métodos exegéticos y los acercamientos
hermenéuticos anteriormente vistos, estin otras formas de leer la
Biblia desde un publico no profesional. Aqui podemos destacar la
Lectura Popular de la Biblia y la Lectio Divina.

Lectura Popular de la Biblia: es “aquella prictica de interpre-
tacién no profesional de la Sagrada Escritura, realizada
principalmente por las comunidades cristianas y que ampliamente

42



INTRODUCCION A LA SAGRADA ESCRITURA

se ha venido llevando a cabo en Latinoamérica y El Caribe” (Uribe
Ulloa, 2020b, p. 21). Es un ir y venir desde la vida a la Biblia y
desde la Biblia a la vida. Por tanto, es contextual, se lee la Biblia
desde una dimensién creyente y la Biblia ilumina la realidad
presente del lector. Tiene 7 pasos fundamentales:

1. Se realiza en forma grupal.

2. Cada uno interpreta de acuerdo con su experiencia de vida.

3. Se inicia rezando al Espiritu Santo, ya que es lectura creyente.

4. Los participantes van leyendo el texto uno a uno.

5. Responden a la pregunta ;qué es aquello que les llamé mds la atencién del
texto leido?

6. Todos opinan desde su contexto experiencial y de fe.

7. Finalmente, la Biblia les ayuda a percibir ;dénde estd Dios en sus vidas?

Lectio Divina: es un método de lectura orante de la Biblia,
donde la Palabra de Dios se hace experiencia de encuentro con el
Sefor. Este encuentro intimo y personal con Dios mueve al lector
a una accion en la vida, como aplicacién concreta de ese encuentro
fecundo. Se ha desarrollado en la Iglesia desde siglos pretéritos; el
Papa Pio XII en la instruccién De Scriptura Sacra en 1950 la
recomienda a los sacerdotes y hoy la Iglesia la recomienda a todos los
fieles. Se puede hacer tanto de forma personal como en grupos,
guiados por cinco pasos fundamentales:

1. Lectio: consiste en leer atentamente el texto y responder a la pregunta ;qué
dice el texto? Se trata de una aproximacién al ambiente de la época, al
contexto propio de ese tiempo.

2. Meditatio: consiste en meditar el texto, respondiendo a la pregunta ;qué
nos dice el texto? Se hace necesario ahora actualizar el texto para el presente,
para el momento en el que me encuentro hoy.

3. Oratio: en este paso el encuentro con Dios se va haciendo mds cercano, se
trata ahora de responder a la pregunta ;qué le digo al Senor sobre...? Es un

43



PABLO URIBE ULLOA

momento donde le pido, le doy gracias, le “hablo” al Senor, teniendo como
tema central toda la reflexién anteriormente desarrollada.

4. Contemplatio: en este paso profundizo ain mds mi encuentro en la
contemplacién. Aqui respondo ;qué me hace decirle al Sefior? Es un momento
de intimidad con Dios, contemplarlo a El, es entrar en contacto con el
Espiritu Santo que inspird a los autores sagrados.

5. Operatio: finalmente, estd la accién. Todos los pasos anteriores deben mover
mi accionar a realizar algo concreto, para ello respondo la pregunta ;qué va a
cambiar?

Referencias
Concilio Vaticano II (1965). Dei Verbum. Editrice Vaticani.

Pontificia Comisién Biblica (1994). La interpretacion de la Biblia
en la Iglesia. PPC.

Uribe Ulloa, P. (2020a). La escucha de la Palabra. Una introduccién
actual a la Biblia. CELAM.

Uribe Ulla, P (2020b) ;Lectura Popular de la Biblia hoy?.
Caracterizacién y ensayo, Cuadernos Judaicos 37, 20-39.

44



Dios y la Creacién

ARTURO BRAVO RETAMAL

Universidad Catdlica de la Santisima Concepcion

Relatos biblicos: Antiguo Testamento

1. El relato de la creacién en Gn 1,1-2, 4a.

Estructura literaria: desde la perspectiva formal, el relato em-
piezaen Gn 1, 1 y termina en Gn 2, 4a, tales limites estdn clara-
mente demarcados por un recurso literario conocido con el nom-
bre de inclusidn, que consiste en la repeticién de la misma idea —
casi con las mismas palabras- al comienzo y al final de una narra-

cién, en el presente caso:

Gnl,1 Gn 2, 4a

En el principio creé Dios los | Esos fueron los origenes de los cielos

cielos y la tierra y la tierra cuando fueron creados’

! La traduccién ha sido tomada de la Biblia de Jerusalén.

45



ARTURO BRAVO RETAMAL

Al interior de este marco, el texto se divide en:

1. Formacién de los espacios

Dia 1 retroceso y demarcacién de las tinieblas por la aparicién
de la claridad (luz) y la consecuente separacion entre dia
y noche

Dia 2 formacién del firmamento

Dia 3 formacién de los mares y de la tierra, creacién de la ve-

getacién como dotacién de la tierra

2. Dotacién o poblamiento de los espacios

Dia 4 creacion de los luceros mayores y de las estrellas como do-
tacién del firmamento

Dia 5 creacién de los habitantes de los mares y del aire

Dia 6 creacién de los animales de la tierra segtin su especie, crea-

cién del ser humano, varén y hembra a imagen y seme-
janza de Dios. Finalizard este dfa con la expresion: “Vio
Dios cuanto habia hecho, y todo estaba muy bien”

3. Regocijarse en la creacién

Dia7 | Dios descansa, bendice y santifica el séptimo dia

Estilo: es preciso, seco y repetitivo. Tal como ya se ha dicho, el
contenido estd ordenado de lo més general a lo més particular.
Son ocho obras agrupadas en seis dias y cada una repite el mismo
esquema: orden o mandato (“dijo Dios”), ejecucién y aprobacién
(“y vio Dios que estaba bien”). En ningtin lugar aparece el nombre
de Yahveh, sino que el nombre que se utiliza es Elohim, que es el
nombre genérico de la divinidad y cuyo significado es Dios. Todos
estos rasgos identifican al autor con la corriente sacerdotal (P),
cuya labor de composicién y redaccién se realizé en el exilio en

Babilonia alrededor del 550 a.C. Es importante considerar que el

46




DI10S Y LA CREACION

contexto histérico de este relato es esa gran catéstrofe nacional que
es el exilio.

La repetitividad en las expresiones, lejos de estorbar, le da al
texto un cardcter hierdtico y hace pensar en su uso litdrgico como
una letania de alabanzas a Dios por la creacién.

Teologia de Gn 1, 1-2, 4 a: Dios crea por medio de su palabra.
Es presentado, por tanto, de una forma mds trascendente que en
Gn 2, 4b-25, donde “mete las manos en la masa”, como se verd al
tratar este texto.

Lo que para nosotros es la nada, concepto con un alto grado
de abstraccién, para la mentalidad hebreo-semitica antigua era el
caos, pues en €l nada existe, dado que para que las cosas existan
deben tener determinados limites que les dan su forma caracteris-
tica que nos permite reconocerlas. Por tanto, el “en el principio la
tierra era caos y confusién y oscuridad” de Gn 1, 2 equivale a
decir: Dios lo creé todo de la nada. Y si Dios creé todo, significa
que todo lo demds es creatura, es decir, no hay mds divinidades.
Los astros no son dioses, sinos creaturas del dnico Dios. Dios es
Dios y el mundo, mundo. Es decir, el mundo no es Dios. Hay
aqui una radical desmitologizacién con relacién a las religiones de
los pueblos vecinos.

En la descripcién de la creacién, que aparece ordenada en
forma piramidal, el ser humano se encuentra en la ctspide, cuali-
ficado, ademds como hecho a imagen y semejanza de Dios, tanto

hombre como mujer.

47



ARTURO BRAVO RETAMAL

Todo lo creado no sélo es bueno, sino que muy bueno. De ahi
que las corrientes dualistas o espiritualistas que desprecian lo ma-
terial son una bofetada en el rostro a este Dios creador.

Gn 1,1-2, 4a es un relato piramidal estructurado desde lo mds
general a lo mds especifico repartido en una secuencia de siete
dias. Todo el relato apunta al séptimo dia: el sdbado, la fiesta del
shabbat, dia en que Dios descansa de su trabajo de seis dias en la
creacién para disfrutar de ella y gozarse en ella en el dia de des-
canso. A este regocijarse en la creacién serd invitado el ser humano
y también los animales: “Seis dias trabajars, pero el séptimo des-
cansards, para que descansen también tu buey y tu burro, y tengan
un respiro tus esclavos y los extranjeros” (Ex 23, 12). En tltima
instancia, se estd sefialando también el shabbat definitivo de la

vida para siempre junto a Dios.

2. El relato de la creacién en Gn 2, 4b-25 y de la caida en Gn
3,1-24

Se trata en un solo bloque debido a que no se considera tanto
un relato de creacién, cuanto una explicacién sobre la existencia
del pecado, del mal y del dolor, para lo que era necesario, a modo
de introduccidn, colocar una referencia a la creacién. Tal referen-
cia presenta, en todo caso, elementos relevantes.

Estructura literaria: a diferencia del relato anterior que es pi-
ramidal, éste es concéntrico, en cuanto los elementos se encuen-

tran gravitando alrededor del tema central: la creacién del ser

48



DI10S Y LA CREACION

humano y el drama de su existencia que se busca explicar por el

pecado.
1. Cap. 2, 4b-25
vv. 4b-6 descripcién de lo que existia al origen de la creacién
como un lugar desértico y drido
v.7 creacién del hombre (adam) formdndolo de la tierra
(adamab) e insufldndole aliento de vida
wv. 8-17 Dios planta un huerto y coloca en €l al hombre para

que lo cultive y cuide

vv. 18-20 Dios crea a los animales

vv. 21-25 Dios crea a la mujer como igual al hombre en natura-
leza, dignidad y destino

Cap. 3, 1-24
vv. 1-8 tentacién y caida
vv. 8-24 castigo o consecuencias del pecado: el ser humano se

dio cuenta de su fragilidad (“supieron que estaban
desnudos”, v. 7); lo doloroso del parto; el dominio del
hombre sobre la mujer; lo arduo del trabajo y la ex-
pulsién del jardin. No obstante, aparecen también ele-
mentos positivos de proteccién y esperanza para el ser
humano: El asf llamado “protoevangelio” (= primer
evangelio o primera buena noticia) en el v. 15, donde
Dios dice que el linaje o descendencia de la mujer
aplastard la cabeza del linaje de la serpiente; anuncio
que el cristianismo ve cumplido en Maria, y su des-
cendencia Jestis

v. 21 antes de expulsarlos, Dios los protege confeccionando
para ellos vestidos de piel para cubrir su desnudez, su

indefensién

Estilo: vivo, imaginativo, entretenido. Con frecuentes antropo

49



ARTURO BRAVO RETAMAL

-morfismos presenta a Yahveh como alfarero, jardinero, cirujano,
sastre, etc. Con semejantes imdgenes, el autor nos presenta a un

Dios personal, cercano al ser humano y presente en la historia que

él dirige segtin sus designios de salvacién.

terminados sobre todo por la idea de la alianza con Dios. Yahveh
ha hecho un pacto, un contrato con Israel. La eleccién de Israel
de entre todos los pueblos se concreta en un pacto. En Israel se
desarrolld, por tanto, toda una teologia de la alianza. Pues bien,

también el relato del pecado original en Gn 2-3 estd determinado

Teologia de Gn 2-3: la teologia y el culto de Israel fueron de-

por esta teologfa.

Teologia de la Alianza

Gn 2-3

Yahveh ha encontrado, creado,
elegido a Israel fuera de la tierra

de Canadn.

El ser humano es creado en tierra

desértica, fuera del jardin.

Yahveh ha introducido gracio-
samente a Israel en la maravi-
llosa tierra de Canain (Dt 6,
10-11).

Yahveh-Elohim traslada al ser

humano al jardin maravilloso.

Yahveh ha impuesto los manda-
mientos a Israel como las condi-

ciones de su alianza.

Yahveh-Elohim le da un manda-

miento.

Si Israel observa los manda-
mientos de Yahveh, vivird, es
decir, le ird bien en la tierra a la

que Dios lo ha conducido.

Del cumplimiento de tal manda-
miento depende que viva en el

jardin.

Si Israel no observa los manda-

mientos se activardn las

Como consecuencia dC su trans-

gresion el ser humano debe

50




DI10S Y LA CREACION

maldiciones contenidas en la | morir, esto es, queda bajo la mal-
alianza: plagas, exilio, ruina. Is- | dicién y debe abandonar el jar-

rael morir4. din.

De la teologia de la alianza de Israel sabe este autor que el mal
es fruto del pecado, que el pecado consiste en la libre transgresién
de un mandamiento de Dios. De esta teologia conoce que la li-
bertad humana se rebela contra Dios. Con el pecado de Adén,
término que significa ser humano o humanidad, se describe todo
pecado humano y sus consecuencias.

Fuese cual fuese el tiempo, el lugar y el modo del comienzo de
la humanidad, lo que la narracién quiere decir es que al comienzo
de la historia de la humanidad entré el pecado en el mundo y con
él sus consecuencias. El pecado es un acto libre ubicado en el co-
mienzo.

Para este autor la oscuridad que ensombrece a los pueblos no
proviene de Dios, como afirma la mitologfa mesopotdmica, sino
de los seres humanos que pecaron al principio, y luego, una y otra
vez. Es ante esta marea de pecado creciente que Dios desde el
principio es activo para contrarrestarla con la bendicién. Dios
busca introducir la bendicién en el mundo que se ha entregado a
la maldicién.

En el trasfondo oscuro de la creacién entregada por el ser hu-
mano a la maldicién resalta la bendicién de Dios que, a pesar del

mismo ser humano, ha de alcanzar a todos los pueblos de la tierra

51



ARTURO BRAVO RETAMAL

por medio de Abraham y sus descendientes (ver la vocacién de

Abraham en Gn 12, 1-3).

3. Sabiduria 11, 24-26

“Amas todo lo que existe y no odias nada de lo que has hecho.
Si hubieras odiado algo, no lo habrias creado. ;Cémo permanece-
ran si td no lo quisieras? ;Cémo se habria conservado si ti no lo
hubieras llamado? Tienes compasién de todo porque todo es tuyo,
Sefior, que amas todo lo que tiene vida”.

En este bello pasaje sapiencial aparece con toda claridad la
clave interpretativa del concepto biblico de creacién: el amor de
Dios, porque él crea para salvar. La accién creadora de Dios pone
de manifiesto la bondad, la generosidad, el amor gratuito de Dios

que acttia movido por su libre voluntad de comunicarse.

Sintesis del mensaje veterotestamentario

Como es del todo evidente, los relatos de Génesis no pretenden
hacer una descripcién exacta de cémo fue la creacién, puesto que
las diferencias entre uno y otros son multiples y varias irreconci-
liables. Para poner un ejemplo: o el ser humano fue creado en un
solo acto como hombre y mujer (Gn 1, 27) o creé primero al
hombre (Gn 2, 7), luego a los animales (Gn 2, 18-20) y final-
mente a la mujer (Gn 2, 21-25). O pasé lo uno o pasé lo otro...

o0 no pasé6 ninguna de las dos cosas.

52



DI10S Y LA CREACION

Lo que estos relatos nos quieren transmitir no son verdades
histéricas, sino teoldgicas, existenciales, presentes en ambos rela-
tos y que se pueden resumir en, por lo menos, los siguientes pun-
tos:

#  Dios es el creador de todo. El es el creador y todo el resto somos creatu-
ras.

*  La posicion privilegiada del ser humano en la creacién: en Gn 1 se ubica
en la ctspide de un relato piramidal; en Gn 2 en el centro de un relato
concéntrico. Esta posicién conlleva una inmensa responsabilidad para
con el resto de la creacidn: el ser humano ha de ser el garante de su con-
servacion y cuidado.

*  Labondad de todo lo creado.

*  La creacién como un acto de amor de Dios que se manifiesta en sus ben-

diciones y en la proteccién que les brinda a sus creaturas.

Relatos biblicos: Nuevo Testamento
Los 4 textos mds importantes referidos a la mediacién de

Cristo en la creacién son:

1.1Co 8,6

Estd compuesto de dos frases paralelas:

Para nosotros no hay mds que un | y un solo Sefor, Jesucristo,
solo Dios, el Padre,

del cual proceden todas las cosas | por quien son todas las cosas y no-

y para el cual somos; sotros por él (vamos hacia el Padre).

53



ARTURO BRAVO RETAMAL

En cada frase hay dos afirmaciones, la primera referida al orden
de la creacién, la segunda al de la salvacién. A Jesucristo se le
asigna en ambos casos el papel de mediador: por él ha sido creado

todo y por él vamos también nosotros hacia el Padre.

2.Col 1, 15-20

Se expone en este trozo, que es un himno, la primacia absoluta
de Ciristo, tanto en el orden de la creacién como en el de la salva-
cién. Como en 1Co 8, 6 aparece aqui el papel mediador de Cristo
en la creacidn y en la salvacién realizadas por él. Nuevo es en este
texto el cardcter de meta y finalidad de la creacién y la salvacién
que se atribuye a Cristo; 1Co 8, 6 lo atribuia al Padre. El que la
creacién y la salvacién se realicen en Cristo sugiere que Cristo es
el principio vital o el 4mbito en que éstas se desarrollan. El “Pri-
mogénito de toda la creacién” (prozdtokos: literalmente engendrado
antes) no significa que haya sido la primera creatura —como lo en-
tendieron los arrianos- sino que estd sobre todas las creaturas. Se
trata de un primado de excelencia, es decir, Cristo es el primero,
pero no de una serie homogénea sino por un titulo de supremacia.
Asi pues, “primogénito de toda la creacién” significa que, desde la
primera palabra del Génesis, Cristo presidia el designio creador;
ademds, aparte de su preexistencia personal como Logos divino,
habia una previsién de su encarnacién que se remonta a toda la

eternidad.

54



DI10S Y LA CREACION

3. Heb 1, 1-4 y 10-12

v. 2: este texto presenta dos afirmaciones importantes: el Hijo
es heredero de todo. Esto equivale a la afirmacién de Col 1,15-
20: para ¢él es la creacién y la reconciliacidon. La segunda afirma-
cién es que el Hijo es el mediador en la creacién.

El v. 3 afiade a esta mediacién en la creacién un aspecto nuevo:
“(el Hijo) sostiene todas las cosas con su palabra poderosa”. Hay
aqui una clara alusién a la doctrina del AT segun la cual la crea-
cién de Dios se realiza por su Palabra; lo nuevo es que aqui se
atribuye la palabra al Hijo.

Este texto, que es el prélogo de la Carta a los Hebreos, termina
sefalando la exaltacién del Hijo, después de la purificacién de los
pecados, obra en la que culmina la mediacién de Cristo en el or-
den de la salvacién.

Nos encontramos en Hebreos con la misma afirmacién de la
doble mediacién de Cristo en la creacién y en la salvacién que en
los textos anteriores.

vv. 10-12: se atribuyen a Ciristo tres versiculos del Sal 102 (vv.
26-28), que alaban la accién creadora de Dios en el principio.
Con esto se afirma de Cristo no sélo un papel de mediador sino

también de autor junto al Padre.

4.]n1,1-5
v. 1: “En el principio” (Gn 1,1) ya estd el Logos, con Dios, en

Dios, Dios ¢l mismo.

55



ARTURO BRAVO RETAMAL

La mediacién creadora del Logos es universal y exclusiva; es la
mds fuerte y explicita afirmacién de todo el NT: se hace en forma
positiva (v.3a) y en forma negativa (v.3b).

El v.4 afirma que la Vida, luz de los hombres, estd en el Logos.
“Vida” en Juan es vida plena, abundante, que Dios derrama en el
orden de la salvacién.

Aqui también se trata de la doble mediacién del Logos: en la
creacién y en la salvacién. El Logos del que se trata es el que se
encarnd en Jests de Nazaret (Jn 1,14).

Elv.5 apunta a la lucha del Logos-luz contra las tinieblas, lucha

que termina con el triunfo del Logos.

Sintesis del mensaje neotestamentario

Jesucristo, el Logos encarnado, es visto como mediador de los
dos drdenes, creacidn y salvacién: las cosas son por él, en cuanto
mediador, y para él, en cuanto meta.

Esta visién del mediador tiene una raiz claramente judia. Ya en
el AT se habla de la creacién y la salvacién por la Palabra o por la
Sabiduria de Dios, temas que se dan estrechamente unidos (Sir 1,
1.4; 24, 9; Pro 8, 22.27; Sab 8, 3; 9, 1.4.9). El NT aplica ambos
temas a Jesus, que es la Palabra (Logos) de Dios (Jn 1, 1-18) y la
Sabiduria de Dios (Lc 11, 49; 1Co 1, 24).

Teologia de la creacién (o gracia y pecado)

Los cristianos creemos en un Dios que no es soledad, sino

56



DI10S Y LA CREACION

comunidad, comunidn, relacionalidad: un Dios Trino, Padre,
Hijo y Espiritu Santo. En la Trinidad podemos distinguir entre la
Trinidad ad intra y la ad extra.

La Trinidad ad intra o inmanente es la Trinidad considerada en
si misma: su vida interna. Desde esta perspectiva, la Trinidad es
un movimiento constante y eterno de comunién en el amor de
los divinos Tres. Es una comunidad plena y completa en si misma,
por lo que no necesita nada fuera de ella.

La Trinidad ad extra o hacia afuera es la Trinidad que sale fuera
de si en la creacidn. Es esa dindmica del amor intratrinitario la
que decide volcarse fuera de si. Creer en la Trinidad, por tanto,
significa que en la raiz de todo lo que existe hay un movimiento
de amor.

Ahora bien, si su vida interna o intratrinitaria es plena, la crea-
cidn no le es necesaria como tampoco el ser humano que es parte
de la creacién. Entonces, ;por qué cre6 Dios el mundo?

Recién se ha dicho: por amor. El acto creador es puro don,
pura gracia. La gracia tiene que ver con aquello que, como todo
lo divino, supera todo célculo, excede toda exigencia, rebasa toda
peticién. Es lo gratuito, lo inmerecido, lo indisponible. Es el re-
galo inesperado, aquello que ni se puede comprar ni se puede pa-
gar. S6lo se puede recibir y, por tanto, agradecer.

Pero el amor no es s6lo un sentimiento, una expresién romdn-
tica, como tantas veces se mal entiende. El amor es concreto, es

decir, el amor, si es tal, siempre busca hacer el bien. Por tanto, el

57



ARTURO BRAVO RETAMAL

Dios Trino no nos ha creado para que nosotros le damos algo a él
(;qué le podriamos dar si él es y tiene todo?), sino para darnos
algo a nosotros: el participar de su vida divina. A esto es a lo que
se le llama salvacién. Y ;qué les corresponde hacer a los agracia-
dos? Alegrarse y agradecer por lo recibido inmerecidamente.

Esto es lo que se quiere decir en la Tradicién de la Iglesia
cuando se afirma que Dios crea libremente. Si la creacién fuese
necesaria, Dios ya no seria tal porque le faltarfa algo que necesita
para ser quien es, por una parte; y ya no seria libre, por otra parte.

El no ser necesarios nos puede parecer chocante, incluso hu-
millante en un primer momento; pero, en el fondo, su sentido es
positivo y liberador, porque precisamente la no-necesidad es el ar-
gumento mds s6lido que nos demuestra que hemos sido creados
por amor. No somos, por tanto, un engranaje mds dentro de una
gran mdquina. Dios nos ama porque quiere ddrsenos, invitarnos
a compartir su propia vida. En dltima instancia el objeto de la
promesa es Dios mismo, es decir, Dios promete y se promete y
compromete.

Asi, la fe en el Dios Trino, que es en si mismo amor, intercam-
bio de amor interpersonal, hace comprensible que y evidente que
la creacién entera, incluidos cada uno de nosotros, estd creada li-
bremente por amor y para el amor.

El pecado es fundamentalmente el rechazo de la gracia. Es el
absurdo intento de obtener lo que Dios nos ofrece, pero sin Dios,

por los propios méritos. Esto es lo que aparece magistralmente

58



DI10S Y LA CREACION

representado en el relato de la caida en Gn 3, cuando en esa re-
presentacién simbdlica la serpiente le dice a la mujer que “serdn
como dioses”, en eso no miente, porque, como se ha visto, eso es
lo que Dios nos ofrece. La mentira estd en decir que eso se logrard
desobedeciendo el mandato de Dios que, segtin lo visto més arriba
sobre la teologia de la Alianza, es la forma de expresar que el pe-
cado es el rompimiento de la Alianza con Dios.

Debido a estas transgresiones, el Dios Trino continta desple-
gando su gracia en una Historia de Salvacién a fin de rescatar al
ser humano de la situacién de perdicién en la que se ha puesto.
Asi de inmenso es el amor del Dios Trino por nosotros que nos
busca incesantemente cuando nos hemos apartado de él. Esta
realidad la expresa de forma insuperable San Pablo cuando afirma

que “donde abundé el pecado, sobreabundé la gracia” (Rom 5,

20).

Referencias

Bravo, A. (1996). La costilla y la dignidad de la mujer. La Revista
Catélica, N° 1.112, 279-282.

Bravo, A. (1999). ;Dominar la tierra o cultivar el jardin? La Re-
vista Catdlica, N° 1.123, 216-220.

Ruiz de la Pena, ]. L. (1988). Imagen de Dios. Antropologia Teols-
gica Fundamental. Sal Terrae.

Silva, S. (1992). Teologia de la Creacidn. Seminario Pontificio Ma-
yor de los Santos Angeles Custodios.

59






Jests: centro de nuestra fe y vida cristiana

PATRICIO MERINO BEAS

Universidad Catdlica de la Santisima Concepcion

Jests es el centro de nuestra fe cristiana. Confesar que Jesus es
el Sefior, el Hijo de Dios, el Cristo (ungido de Dios Padre) que
murid y resucité por nosotros y seguirlo es el corazén de nuestro
discipulado. Para el cristiano conocer a Jests, implica el encuentro
constante con él, amarlo, desarrollar nuestro vinculo personal y
comunitario con él. Conocerlo es amarlo, seguirlo implica toda
nuestra vida. El conocimiento de Jests no se agota en un discurso
teérico ni en la fria exégesis de datos histéricos; implica una ad-
hesién existencial que transforma mente, corazén y praxis. Quien
ensefna, debe asumir la l6gica del “ven y verds” (Jn 1, 39): primero
permanecer largamente con el Maestro para luego presentarlo con
la conviccién serena de quien ha probado su verdad. Debemos
familiarizarnos con su Palabra (ir a los evangelios), también vi-
venciarlo en la comunidad cristiana, que conforman los discipulos
de Jests del hoy y nuestros antepasados en la fe. Pero también,
encontrarlo en la voz y vida de los pobres, excluidos, marginales

61



PATRICIO MERINO BEAS

existenciales, etc. (DT). El Espiritu Santo sigue actuando y lle-
vandonos a Jesus, por ello, hay que estar a la escucha y en discer-
nimiento comunitario para “escuchar lo que el Espiritu dice a las
Iglesias” (Ap 2, 7). De ahi la triple fuente metodolégica que ver-
tebra esta guia: la exégesis evangélica, la Tradicidn viva de la Igle-
sia y la confrontacién con la experiencia contempordnea en los
signos de los tiempos (GS 4). No se trata de yuxtaponer Biblia y
magisterio, sino de articularlos en un didlogo fecundo con las
grandes interrogantes culturales: el sentido del sufrimiento, la
busqueda de plenitud, el desafio de la injusticia estructural, los
desafios del avance de la ciencia y la tecnologia, etc. Sélo asi la
figura de Jests deja de ser un eco del pasado para convertirse en
interlocutor vivo, capaz de iluminar la vida de cada uno, el aula,
la familia y la esfera puablica con la potencia humanizadora del
evangelio de Jesus.

Jests, Mesias prometido

El Antiguo Testamento configura, en multiples testimonios, la
silueta de un futuro Ungido, el elegido y sustentado por Dios que
hard presente el reinado de Dios, con su justicia, misericordia y
vida plena. Asi Dios suscité la esperanza mesidnica en su Pueblo,
asocidndolo a varios personajes que fueron los mediadores de
Dios. Por ejemplo: el rey davidico que regird con justicia a través
de su Hijo y descendiente (25am 7; Sal 72), el sacerdote eterno a
imagen de Melquisedec (Sal 110), el profeta escatoldégico seme-
jante a Moisés (Dt 18, 15), el pastor que retine al rebafo disperso
(Ez 34) y el Siervo sufriente que carga con la iniquidad del pueblo
(Is 52-53). Jesus retoma todas etas expectativas y las conduce a

62



JESUS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA

un horizonte insospechado. En una relacién que los expertos en
la Biblia han denominado cumplimiento y desborde, continuidad
y discontinuidad. Su realeza se expresa en el lavatorio de los pies;
su sacerdocio, en la entrega incruenta de la Cena; su profetismo,
en la denuncia de la hipocresia religiosa; su pastoreo, en la pari-
bola de la oveja perdida; su misién salvifica, en la cruz que recon-
cilia; en la muerte que da vida. De este modo, la crisis de expecta-
tivas que experimentaron los contempordneos de Jests —descon-
certados ante un Mesias sin espada— se vuelve providencial, pues
obliga a reconocer que la salvacién divina no replica los esquemas
de dominio humano (Mc 8, 31-33). Ahondar en esta tensién en-
tre promesa y cumplimiento abre camino a un planteamiento pe-
dagégico que muestra la coherencia orgdnica de la revelacién bi-
blica y, al mismo tiempo, subraya la novedad absoluta del Evan-
gelio. Toda la vida de Jests que nos relatan los evangelios nos
muestra una verdadera pedagogia divina para que nosotros, ti y
yo, podamos contemplar el misterio inefable de Dios que se ha
manifestado plenamente como el Dios Uno, que es Padre, Hijo y
Espiritu Santo. Adentrémonos en la vida de Jests, a través de cada
una de las etapas de su vida, que nos abren la ventana a la con-
templacién del misterio de Dios que nos invita a entrar en rela-
cién con El.

Jestis de Nazaret, Dios-con-nosotros (Enmanuel)

La historicidad de Jests, anclada en referencias extra-biblicas
(Flavio Josefo, T4cito) y en la cronologia evangélica, constituye
un punto de partida insoslayable. Sin embargo, limitarse a la mera
comprobacién histérica reducirfa a Cristo a un personaje entre

63



PATRICIO MERINO BEAS

tantos. El doble movimiento cristolégico pasa por afirmar sin
concesiones la plena humanidad de Jestis —“se fatigd del camino”
(Jn 4, 6), “aprendié a obedecer sufriendo” (Heb 5, 8)—y procla-
mar su filiacién divina, revelada por el Padre en el Jorddn y sellada
en la resurreccién (Mt 3, 17; Rom 1, 4).

En la infancia oculta de Nazaret se revela la espiritualidad de
lo cotidiano. Alli, en el silencioso taller de José, la Palabra crece
“en sabiduria, edad y gracia” (Lc 2, 52). La Nazaret de Jests en-
sefia a valorar los procesos lentos, a veces, escondidos: la madura-
cién de una persona, el cultivo de hébitos, la repeticién humilde
de tareas aparentemente insignificantes. Cada gesto, hecho con
amor, participa ya de la légica del Hijo de Dios eterno, que se
hace carne, que asume nuestra condicién humana (Fil 2, 6-11).

El bautismo inaugura su ministerio publico, constituyendo
una teofania trinitaria y un acto de solidaridad con los pecadores.
Que Jesus desciendaa las aguas subraya la kénosis (el abajamiento
o anodadamiento) de un Dios que comparte la condicién humana
hasta sus fibras mds vulnerables. Las tentaciones revelan su liber-
tad interior: lejos de elegir atajos de poder, afirma la primacia de
la obediencia filial y de la confianza absoluta en la Providencia.
Asi asienta la pedagogia del Reino sobre la roca de la humildad y
no sobre el aplauso fécil.

El Reino de Dios: anuncio, pardbolas y signos

El nucleo de la predicacién de Jests no es una ideologia alter-
nativa ni un programa moral, sino la irrupcién del Reino, que se
da en el propio Jests en persona bajo la accién del Espiritu Santo

64



JESUS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA

(Mc 1, 15; Mt 4, 23; Lc 4, 14-30). En Jests irrumpe en la historia
el senorio definitivo de Dios en la historia, su poder para dar la
vida que solo El puede dar, como Dios, como creador, como Se-
fior, como restaurador, como sanador y como aquél que puede
llevar todas las cosas a la plenitud. Pero hay que aprender a “ver”
la presencia de ese reino (Mt 16, 1-4). Jesus, a través, de sus pard-
bolas (Mc 4; Mt 13; Lc 15) nos ensefia a agudizar la vista, preparar
el oido. A ver cémo él ve. Hay que poner especial atencién a la
dimensién teoldgica de la cercania de Dios: cada curacién, cada
exorcismo, cada absolucién es epifania (manifestacién) de un Pa-
dre que sale a buscar a sus hijos perdidos. En las pardbolas se pone
en escena la légica paraddjica de ese Reino: la semilla insignifi-
cante que deviene drbol hospitalario; el tesoro oculto que merece
la venta de todos los bienes; el banquete donde la invitacién se
extiende a los mendigos de los caminos. La kenosis (pequenez a
nuestros ojos) del Reino resulta particularmente provocativa,
Dios opta por la periferia —Galilea y no Jerusalén, leprosos y no
aristocratas—, desmontando todo imaginario de exclusividad, para
a partir de aqui abrirse a rodos y todas.

Opciones y actitudes de Jestis

El sermén de la montana ofrece la radiografia de las disposi-
ciones interiores del Maestro, lo que hay en su propio corazén
(Mt 5, Iss., Lc 6, 20ss.). Las bienaventuranzas, no son primera-
mente un catdlogo ético sino la “autobiografia espiritual” de Jesus,
retrato de su corazén y hoja de ruta para los llamados a seguirlo.
Pobre en espiritu, porque todo lo recibe del Padre; manso, porque

65



PATRICIO MERINO BEAS

rechaza la violencia; misericordioso, porque mira a cada persona
con la ternura con que el Padre lo mira a El. Ensefar las biena-
venturanzas implica un giro metodolégico: pasar del andlisis con-
ceptual al acompafiamiento vital, de la memorizacién al testimo-
nio.

La cercania a pecadores (Mc 2, 5) y excluidos (Mc 2, 17; Mt
9, 9ss.) constituye la concrecién histérica de esa misericordia. Je-
sds no se limita a proclamar principios de inclusién; comparte la
mesa, toca la lepra, dialoga con addlteras y publicanos. La recrea-
cién de estas escenas puede derribar prejuicios modernos —acadé-
micos, étnicos, econémicos— y abrir al otro a la 16gica de la aco-
gida, de la hospitalidad, de la amabilidad, de la ternura.

Su libertad frente a la Ley y al Templo no implica abolicién
sino cumplimiento (Mt 5, 17-20). Se subraya la dimensién pro-
fética de esta actitud: al reivindicar el primado de la justicia y la
misericordia, Jests restituye a la Ley su sentido original y prepara
la transicién a un culto en “Espiritu y verdad” (Jn 4, 23). Por
tltimo, Jests llamaba a Dios Abbd (papa, Mc 14, 36) con una
familiaridad que nos revela la identidad plena de Dios, la revela-
cién del Abbd (papd) y la promesa del Espiritu configuran la no-
vedad trinitaria del mensaje de Jesus: Dios no es soledad infinita
sino comunién. El Hijo nos muestra con su vida filial al Padre y
al amor incondicional entre ambos, el Espiritu. Por eso, Juan dird
con fuerza que Dios es amor (1Jn 4, 7). Y nosotros estamos lla-
mados a ser parte de esta vida en comunién amorosa, la cual se
manifiesta en el amor fraternal (Jn 13, 34) de los que son hijos de
Dios, discipulos de Jests y ungidos por el Espiritu.

Misterio pascual: pasién, muerte, resurreccién y exaltacién

66



JESUS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA

El culmen de la narrativa evangélica se despliega en los miste-
rios de la vida de Jests que llamamos Misterio Pascual (Pasién,
muerte, resurreccién y exaltacién del Senor). En estos aconteci-
mientos se acredita la identidad y misién de Jests. La entrada en
Jerusalén marca la autoconciencia mesidnica de Jesds: no levanta
un estandarte bélico, sino que cabalga sobre un pollino, cum-
pliendo la profecia de Zacarias y desarmando las expectativas na-
cionalistas. La Ultima Cena anticipa sacramentalmente la dona-
cién de su vida para que tengamos vida; el pan partido y el cdliz
compartido instituyen un memorial que atraviesa los siglos y sitda
a la comunidad cristiana ante la tinica medida de la grandeza: el
amor que se entrega, que se dona, el servicio.

La cruz se presenta como el lugar donde convergen la paradoja
del amor ofrecido hasta el final, la misericordia sobreabundante
por nosotros y la resistencia nuestra a ese amor infinito. Lejos de
un fatalismo sacrificial, la muerte de Jesus revela la decisién libre
de amar hasta el extremo; es la l6gica substitutiva del Siervo su-
friente del que hablé el profeta Isaias (Is 42, 1-9; 49, 1-7; 50, 4-
11; 52, 13-53) que carga con la violencia para desactivarla, inau-
gurando una l6gica nueva de reconciliacién. La dimensién peda-
gbgica de la cruz llama a formar la afectividad de los jévenes: el
amor auténtico pasa por la donacién de si y rehdye la instrumen-
talizacién del otro.

La resurreccién, fundamento del kerigma (centro del primer
anuncio cristiano), no es un simple volver a vivir sino un paso
cualitativo a una vida nueva y plena. El Resucitado se manifiesta
con un cuerpo glorioso que mantiene las llagas: el dolor humano
no es negado, sino transfigurado. Este dato resulta decisivo en una

67



PATRICIO MERINO BEAS

cultura que busca anestesiar el sufrimiento: la fe cristiana no lo
elimina, pero lo integra en la esperanza de la nueva creacién. La
libertad se despliega en el amor, se alcanza en la entrega. Se abre
asi un horizonte de sentido que es para los cristianos el corazén
de la buena noticia: un evangelio para todos. Dios siempre tiene
la dltima palabra frente al dolor, la muerte y lo que nos ahoga y
esa palabra es el amor concreto de Jests que estd ahi para nosotros:
el que murié resucité por ti y para ti (1Cor 15, 3-4; Rm 8, 34;
2Cor 5, 14-15; Jn 11, 25-26).

La exaltacién introduce el tiempo de la Iglesia: Cristo ascendié
y reina a la derecha del Padre y envia el Espiritu, de modo que la
historia avanza hacia la consumacién. Educar en clave pascual sig-
nifica formar sujetos capaces de reconocer los iconos de resurrec-
cién en la realidad —gestos de perdén, experiencias de resiliencia,
iniciativas de justicia— y de colaborar activamente con el desplie-

gue del Reino.

“T eres el Ciristo, el Hijo de Dios vivo”

La confesién de fe cristoldgica, sellada en Nicea (325); Cons-
tantinopla (381) Calcedonia (451) y sintetizada en el Catecismo
(464-469), afirma la unién hipostética, Jesucristo es una persona
divina, verdadero Dios y verdadero hombre. Asi se evidencia en
los evangelios: la autoridad de Jests para perdonar (Mc 2, 5-12),
su dominio sobre la naturaleza (Mc 4, 35-41), su relacién tinica
con el Padre (Mt 11, 27) y la promesa de enviar el Espiritu (Jn
14-16). Es el Sefior (Jn 20, 28-29; Fil 2, 10-11) al que invocamos
regrese (Maranatha, Ap 22, 20). Nuestra fe en que Jesucristo,

68



JESUS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA

Hijo de Dios encarnado, es el Senor no constituye una abstrac-
cién. Esta verdad tiene consecuencias antropoldgicas y éticas de-
cisivas. Si el Hijo eterno se ha unido a nuestra carne, entonces la
dignidad humana adquiere un valor incomparable y todo hori-
zonte de salvacidn reducido a la pura inmanencia se muestra in-
suficiente. Ello reclama una presentacién del cristianismo no
como sistema moral sino como acontecimiento de gracia que dig-
nificay eleva, invitando a responder con libertad y gratitud. Y esta
invitacién pide una respuesta amorosa de nuestra parte: ser sus
discipulos y discipulas.

Discipulado y misién: pedagogia del encuentro

Todo comienza con el encuentro personal con Jesucristo:
quien se topa con El descubre al mismo Dios y queda introducido
en la relacién filial del Hijo con el Padre. Episodios que nos na-
rran encuentros y didlogos de Jests con sus discipulos, como los
de Juan y Andrés, Felipe (Jn 1, 35ss; Jn 14, 9), los discipulos de
Emauts (Lc 24, 13ss.) o la samaritana (Jn 4, 5ss.) muestran un
mismo itinerario: encuentro — deseo de seguirlo (discipulado) —
decisién de anunciarlo (misién) — participacién gozosa en su
vida. Hoy ese encuentro se hace posible, los discipulos de hoy lo
muestran, lo vivimos en las comunidades cristianas, lo predica-
mos en la fe vivida en la Iglesia, sobre todo a través de la Escritura
meditada, la liturgia —con la Eucaristia como culmen-, la oracién
personal y la caridad fraterna. ;Te atreves a seguirlo?

De este modo, el discipulo se vuelve inevitablemente misio-
nero. El que encuentra a Jests lo quiere compartir. Como Andrés

69



PATRICIO MERINO BEAS

que corre a decir “Hemos encontrado al Mesias!”, el amigo de
Jestis comunica aquello que ha visto y oido. Para ello, el Sefor
forma interiormente a los suyos: los introduce en la oracién (Pa-
dre nuestro: Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4), les revela el corazén del
Reino con pardbolas y bienaventuranzas (Mt 5, 1ss.), y los acom-
pafa en crisis que purifican y robustecen la fe (Jn 6, 67-71). Ser
discipulo-misionero, por tanto, exige un proceso formativo per-
manente y el discernimiento de los ambientes donde el Evangelio
aun no ha sido anunciado.

Ese camino estd marcado por la conversién continua. La sama-
ritana y, sobre todo, Pedro ilustran que no basta una sola expe-
riencia inicial, las pruebas y caidas llaman a venderlo todo una 'y
otra vez para adquirir el verdadero tesoro. Convertirse significa
dejar que la gracia desmonte la autosuficiencia, abrazar la cruz y
renacer en los sacramentos, especialmente en el Bautismo y la Re-
conciliacién. Asi se forja un discipulo humilde, vigilante ante la
tentacién, abierto a la misericordia y comprometido con la justi-
ciay el perdén fraterno.

La relacién con Ciristo se alimenta cotidianamente en tres 4m-
bitos inseparables: oracién, Eucaristia y amor al préjimo. Orar es
permanecer con el Amigo -como pidi6 Jesus a los Doce-, aprender
del Padre Nuestro y dejar que el Espiritu ensanche el corazén. En
la Eucaristia, la Palabra ilumina, el pan partido abre los ojos y el
Resucitado renueva la esperanza, como en el camino de Emats. Y
el amor concreto al necesitado prolonga el movimiento de salida
de Dios, descrito por el Papa Francisco y ratificado por Le6n X1V,
una Iglesia que manifiesta su amor por los mas desposeidos y mar-
ginados por cualquier condicién.

70



JESUS: CENTRO DE NUESTRA FE Y VIDA CRISTIANA

En suma, ser discipulo-misionero es haber hallado en Ciristo la
Vida y caminar tras El con fidelidad dindmica: encuentro cons-
tante, formacién integral, conversién incesante y participacién ac-
tiva en la misién. Asf la existencia entera se vuelve vida eucaristica,
celebrativa y entregada, alegria que ningtin ladrén ni polilla puede

arrebatar (Mt 6, 19-20).

Referencias

Aguirre, R; Bernabé, C y Gil, C. (2009). Qué se sabe de Jesiis de
Nazaret. Verbo Divino — Estella.

Benedicto XVI. (2007). Jesiis de Nazaret I. Image.

Benedicto XVI. (2011). Jesiis de Nazaret I1. Encuentro.

Benedicto XVI. (2012). Jesiis de Nazaret I1I: La infancia de Jesis.
Planeta.

Ferndndez, S. (2007). Jesis. Ediciones UC.

Ferndndez, S. (2022). El descubrimiento de Jesiis. Los primeros de-
bates cristoldgicos y su relevancia para nosotros. Sigueme-Edicio-

nes UC.
Leén XIV. (2025). Delixit te. Editrice Vaticana.
Merino, P. (2015). T4 eres el Cristo, el Hijo del Dios vivo. USTA.

71






Introduccién a la Eclesiologia

JORGE CEBALLOS
Universidad Catdlica de la Santisima Concepcion

El termino Iglesia, proviene del griego Ekklesia qué significa
los reunidos, los convocados. Este término es utilizado ya en el
Antiguo Testamento para designar al pueblo escogido (Ex 19), y
también en el Nuevo Testamento para expresar la reunién de las
primeras comunidades cristianas (1Co 11, 18; 14, 19; 28, 34-35),
por tanto, la Iglesia es el pueblo que Dios retine en el mundo
entero. La Iglesia de Dios existe en las comunidades locales y se
realiza como asamblea Litdrgica (1Co 1, 2; 16, 1): En la
celebracién de la palabra de Dios (Sagradas Escrituras) Y en la
comunién del Cuerpo de Cristo (Eucaristia).

En el Antiguo Testamento se presentan imdgenes que
anticipan y revelan el misterio profundo e inagotable de la Iglesia.
No obstante, en el Nuevo Testamento, estas figuras encuentran
su pleno cumplimiento en Cristo, quien se manifiesta como la
cabeza del nuevo pueblo, un pueblo que constituye su propio
cuerpo.

Las Sagradas Escrituras, tanto del Antiguo como del Nuevo

73



JORGE CEBALLOS

Testamento, utilizan imdgenes tomadas de la vida cotidiana —
como la agricultura, el pastoreo, la construccién y la familia— para
referirse al misterio de la Iglesia. Estas figuras no solo evocan
realidades humanas, sino que expresan profundas verdades sobre
la identidad y misién eclesial.
La Iglesia es redil: solo se accede a ella a través de Cristo, la tnica puerta (Jn
10, 1-10). El es el tnico mediador que da acceso al rebafio.
La Iglesia es rebafio: Dios es su Pastor desde antiguo (Is 40,11; Ez 34,11-31),
pero ahora es Cristo quien guia, alimenta y da la vida por sus ovejas. El es el
Buen Pastor (Jn 10,11), y como tal, gobierna con amor y entrega.
La Iglesia es labranza o campo de Dios: Dios la planté como vifia (Is 5, 1-
7), y Cristo es la vid verdadera que da vida y fecundidad a quienes se
mantienen unidos a El (Jn 15,1-5). Permanecer en Cristo, mediante la Iglesia,
es lo que permite dar frutos.
La Iglesia es construccién de Dios: Cristo es la piedra angular desechada por
los hombres, pero escogida por Dios como fundamento de su Pueblo (Sal 118,
22; Mt 21, 42; Hch 4, 11). Sobre El se edifica la Iglesia, sostenida por los
apdstoles. Esta edificacién recibe diversos nombres: Casa de Dios (1Tim 3,15),
morada del Espiritu (Ef 2,19-22), tienda de Dios con los hombres (Ap 21,3),
Templo Santo, Ciudad Santa, y Nueva Jerusalén. Todos los fieles son llamados
a participar como “piedras vivas” en esta construccién.
La Iglesia es esposa y madre: se presenta como la Esposa inmaculada del
Cordero, unida a Cristo en una alianza indisoluble. El se entrega a ella para
amarla, santificarla y cuidarla (Ef 5, 25-29). También es la Jerusalén de arriba,
nuestra madre (Ga 4, 26), embellecida para su esposo y simbolo de la plenitud
escatoldgica.

Origen, fundacién y misién de la Iglesia

La Iglesia tiene su origen en el designio eterno de la Trinidad.
Desde antes de la creacién del mundo, Dios quiso compartir su
vida divina con el ser humano, elevdandolo a la comunién con El.
Al crear al hombre a su imagen y semejanza, lo doté de la

74



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

capacidad de relacionarse con su semejante, y ese semejante
Gltimo es el Dios Trino: Padre, Hijo y Espiritu Santo. Sin
embargo, el pecado original rompié esa comunién, y por ello,
Dios, fiel a su plan de amor, lo reconstituye a través de Jesucristo,
quien convoca a todos los hombres a participar de su vida divina.
Esta convocatoria universal es la Iglesia (del griego ekklesia:
reunién).

La historia de la salvacién muestra cémo este plan se va
realizando progresivamente. Comienza con la vocacién de
Abraham (Gn 12, 2), continda con la eleccién de Israel como
pueblo de Dios (Ex 19, 5-6), y encuentra su plenitud en
Jesucristo, “la manifestacién del misterio de Dios” (DV 4). A
pesar de las infidelidades del pueblo (Os 1; Jr 2), los profetas
anuncian una nueva y eterna alianza (Jr 31, 31-34), la cual se
cumple plenamente en Cristo.

Jests lleva a cabo el plan del Padre: reunir a la humanidad en
comunién con Dios y entre si, superando las consecuencias del
pecado. Esta misién la realiza por medio de actos fundacionales,
que dan origen a la Iglesia:

La predicacién del Reino: Jestis proclama que el Reino estd presente en El

mismo. Quienes acogen su palabra, entran a formar parte del Reino y del

pequeno rebano (Lc 12, 32), constituyendo la verdadera familia de Jests (Mt
12, 49).

La eleccién de los Doce y el primado de Pedro: Jests constituye una
comunidad con estructura visible y jerdrquica, con Pedro como cabeza (Mc 3,
14-15). A ellos confia la misma misién que el Padre le encomendé: anunciar
el Reino y ofrecer la salvacién (Mt 10, 7-15).

La institucién de la Eucaristfa y del sacerdocio: en la Ultima Cena, Jestis
anticipa su sacrificio pascual al ofrecer su Cuerpo y Sangre (Lc 22, 19),

75



JORGE CEBALLOS

instituyendo la Eucaristfa. Al pedir a sus discipulos “haced esto en memoria
mia”, instituye también el orden sacerdotal, para que su sacrificio se actualice
en la historia (1Co 11, 24).

El Misterio Pascual: la pasion, muerte, resurreccion y glorificacién de Cristo
es el centro de la salvacién. De su costado traspasado brota la Iglesia, asi como

Eva fue formada del costado de Adan (LG 3).

La manifestacién de la Iglesia en Pentecostés: finalizada la misién de Cristo,
el Espiritu Santo es enviado sobre los discipulos. En Pentecostés, la Iglesia se
manifiesta pablicamente y comienza la mision de predicar el Evangelio a todos
los pueblos (Mt 28, 19-20). El Espiritu permanece en ella como gufa,
otorgdndole dones, carismas y gracias para su crecimiento y santificacién.

La Iglesia, comprendida como convocatoria para la salvacién
(AG 1-6), es misionera por naturaleza. Su camino es peregrino,
viviendo en el exilio y atin lejos del Sefior, consciente de que su
plenitud solo se alcanzari al final de los tiempos, cuando Cristo
regrese en la gloria de su Reino (LG 48). Entonces, todos los
justos descendientes de Addn —desde el justo Abel hasta el tltimo
de los elegidos— serdn congregados en la casa del Padre en una sola
Iglesia universal (LG 2).

La Iglesia es también misterio. Este término se refiere a
realidades que, aunque parcialmente visibles, contienen aspectos
ocultos que solo pueden ser comprendidos en la fe. En este
sentido, la Iglesia posee una dimensién visible, constituida por
una comunidad jerdrquicamente estructurada (Papa, obispos,
presbiteros, didconos y laicos), y una dimensién invisible, como
comunidad espiritual o cuerpo mistico de Cristo. Ambas
dimensiones, humana y divina, forman una dnica realidad en la
que lo visible y lo invisible se entrelazan (LG 8).

Este cardcter misterioso de la Iglesia revela su identidad como
espacio de unién entre Dios y los hombres. Es, en definitiva, la

76



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

prolongacién del misterio de Cristo, cuyo propdsito es recapitular
todas las cosas en El (Ef 1, 10), uniendo a la humanidad y a toda
la creacién con Dios. Esta obra se realiza por medio del amor, esa
caridad que nunca pasard (1Co 13, 8), y que garantiza también la
unién entre los miembros de la Iglesia, como cuerpo de Ciristo.

San Pablo ilustra esta comunién profunda mediante la imagen
del desposorio, describiendo la relacién entre Cristo y la Iglesia
como la de un esposo y su esposa (Ef 5, 25-27). A partir de esta
unién, toda accién eclesial, ya sea sacramental o de ensefianza,
tiene por finalidad conducir a los hombres a la comunién con
Cristo y, a través de El, con el Padre, que es la plenitud de la vida:
la salvacidn.

La figura que encarna de manera mds perfecta esta fidelidad
amorosa es Maria, la esposa sin mancha ni arruga (Ef 5, 27). Con
su 57, fue la primera discipula que acogié plenamente la voluntad
de Dios. Por ello, es modelo de lo que la Iglesia estd llamada a ser:
esposa de Cristo, discipula fiel y madre de todos los creyentes.

Finalmente, la Iglesia es presentada como sacramento, es decir,
como signo e instrumento de salvacién universal. Es signo porque
hace visible la unién intima entre Dios y los hombres, y de los
hombres entre si. Y es instrumento porque actia como medio
eficaz, a través del cual Cristo contintia su obra de redencién y
lleva a cumplimiento el designio universal de salvacién (1Tim 2,

3-4).
La Iglesia es
Pueblo de Dios

Dios no ha querido salvar al ser humano de manera individual

77



JORGE CEBALLOS

y aislada, sino mediante la comunién entre las personas. Por ello,
decidié formar un pueblo que lo conociera, le sirviera con una
vida santa y viviera en alianza con El. Este pueblo fue Israel,
escogido y educado por Dios a lo largo de la historia, mediante
una progresiva revelaciéon de su ser y de su plan de salvacién. Sin
embargo, esta eleccién tenfa un caricter preparatorio, ya que
prefiguraba la nueva y definitiva alianza que serfa instaurada en
Cristo (1Pe 2, 9-10).

Cristo, en efecto, ha convocado a hombres y mujeres de todos
los pueblos, tanto judios como gentiles, para formar un nuevo
pueblo, no definido por criterios de sangre o etnia, sino por la fe
y el nacimiento “del agua y del Espiritu” (Jn 3, 5-6).

Este nuevo Pueblo de Dios se distingue claramente de
cualquier otro grupo politico, cultural o religioso por las
siguientes caracteristicas:

1. Pertenencia exclusiva a Dios: es un pueblo adquirido por Dios para si
mismo (1Pe 2, 9).

2. Incorporacién por la fe y el bautismo: sus miembros no pertenecen a él
por nacimiento fisico, sino por la fe en Cristo y el bautismo.

3. Cristo como cabeza: es un pueblo mesidnico cuya cabeza es Jesucristo (Col
1, 18).

4. Identidad basada en la filiacién divina: su dignidad y libertad provienen
del ser hijos de Dios.

5. Ley del amor: su norma fundamental es el mandamiento nuevo, amar
como Cristo nos ha amado (Jn 13, 34).

6. Misién universal: estd llamado a ser sal de la tierra y luz del mundo (Mt 5,
13-16), es decir, signo de unidad, esperanza y salvacién para todos.

7. Destino final: su meta es la participacién plena en el Reino de Dios.

Este pueblo de Dios también participa de las tres funciones en

78



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

las que el Padre ha constituido a Cristo, Sacerdote, Profeta y Rey,
es decir, todo miembro que ha ingresado en este pueblo por
medio del bautismo queda consagrado y participa de esta funcién
y las responsabilidades de misién y servicio que derivan de ella,
quedando consagrado por la uncién del Espiritu Santo.

1. Funcién profética: en cuanto a que se adhiere la fe, profundiza su
comprension y se hace testigo en medio del mundo.

2. Funcién sacerdotal: la imagen de Cristo, Sumo Sacerdote. Todos los
bautizados quedan consagrado como sacerdotes, los que estdn llamados a
ofrecer por medio de sus obras, sacrificios espirituales.

3. Funcién real: asi como Cristo siendo Rey y Sefior del Universo, ejercia su
realeza sirviendo, “se hizo servidor de todos”. (Mt 20, 28) Todo bautizado
debe reinar sirviendo especialmente a los pobres y a los que sufren a imagen de
su Rey y Sefor.

Cuerpo de Cristo

Jests, desde el inicio de su labor, asocié a sus discipulos a su
vida (Mc 1, 16-20) al Reino (Mt 13, 10-17) y a su misién, a
través, de una comunién intima, sin embargo, él habla de una
comunién mds intima todavia que acontece por medio del
seguimiento (Jn 15, 4-5) y la recepcién de su cuerpo y sangre (Jn
6, 56) esa misma comunidn real e intensa se nos extiende y la
alcanzamos hoy, por medio, del poder-gracia-auxilio que nos
brinda el Espiritu Santo capacitdndonos para ello desde el instante
en que somos bautizados, pasando de este modo a formar parte
del cuerpo de Cristo, un solo cuerpo, aun cuando sus miembros
son diversos unos de otros, la unidad de este cuerpo prevalece en
virtud del amor (LG 7). “En efecto, todos los bautizados en Cristo
os habéis revestido de Cristo, ya no hay judio, ni griego, ni

79



JORGE CEBALLOS

esclavo, ni libre, ni hombre, ni mujer, ya que todos vosotros sois
uno en Cristo Jests” (Ga 3, 27-28).

Para esto, es de tener en mente que Cristo es la cabeza del
cuerpo que es la Iglesia (Col 1, 18) Cristo como cabeza, dispensa
a su Iglesia (Cuerpo de Cristo), la salvacién traida por él. No
obstante, para recibir aquel don es necesario estar asociado a él,
que es la fuente de salvacién. Por consiguiente, es menester
esforzarse en asemejarse a su persona. “Hasta que Cristo esté
formado en ellos” (Ga 4, 19). Pero para lograr aquello, Cristo
provee nuestro crecimiento por medio de dones y servicio. Que
nos permiten crecer y llegar hasta él. De este modo, Cristo y la
Iglesia constituyen el Cristo total. Cabeza y cuerpo, una sola
realidad, la Iglesia es una con Cristo.

La Iglesia es presentada tanto en el libro del apocalipsis (Ap 22,
17) y por el apéstol Pablo, como la esposa de Cristo (Ef 1, 4; 5,
27), quien la ha asociado a si, por medio, de una alianza nueva y
eterna manifestada en una comunién intima, posibilitada por el
Espiritu (1Co 6, 15-17; 2Co 11, 2). En este sentido, la Iglesia,
como esposa, es llamada a vivir en unién con Cristo su esposo
(Mc 2, 19), siendo santificada y cuidada por El (Ef 5, 26-29), tal

como un esposo cuida de su propio cuerpo.

Templo del Espiritu Santo

El Espiritu Santo, quien habita en la Iglesia como el templo
del Dios vivo (2Co 6, 16), es el principio fundamental de su
unidad, siendo la fuerza que posibilita su crecimiento y
edificacidn.

80



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

Ahora bien, ;Cudles son los lugares en los que el Espiritu Santo
actta y posibilita la unidad y el crecimiento de la Iglesia?
En la Palabra de Dios (Hch 10, 32): es el Espiritu Santo quien da vida y

eficacia a la Palabra de Dios, transformando a quienes la acogen. Esta accién
une a los creyentes en el amor mutuo y permite que nuevos fieles se integren
a la comunidad, formando asi la Iglesia.

En el bautismo: el Espiritu Santo actia en este sacramento por el cual los
hombres son introducidos al cuerpo de Cristo, que es su Iglesia, permitiendo
asi el crecimiento de esta.

En los sacramentos: el Espiritu Santo actda en los sacramentos, por medio de
ellos sana las heridas que el pecado produce en el hombre y que se evidencian
en todo acto de egoismo, envidia y rivalidad. El Espiritu Santo es el que hace
que en el hombre brote y se fortalezca el fruto del amor, con el cual es posible
combatir dichos actos que dividen a los hombres entre si. Dando como frutos
la unidad en la Iglesia.

En la gracia de los Apdstoles: el Espiritu Santo otorgé a los Apdstoles una
gracia especial para llevar a cabo la misién que Cristo les encomendé. De
manera similar, hoy dispensa esa misma gracia a los fieles que participan en la
misién de la Iglesia, con el fin de que todos los hombres y mujeres puedan ser
incorporados a ella.

En las virtudes: el Espiritu Santo otorga las virtudes cardinales de fe, esperanza
y caridad a todo fiel creyente, miembro del cuerpo de Ciristo, haciéndolo capaz
de obrar de forma recta y buena, propiciando de este modo la unidad, segin
la voluntad salvifica de Dios.

En los Carismas: el Espiritu Santo otorga Gracias especiales a los fieles del
cuerpo de Ciristo, que reciben el nombre de Carismas, estos son dispensados
por él en funcién del cumplimiento de distintas tareas realizadas dentro de la

Iglesia ayudando a la renovacién, fortalecimiento y construccién de esta.
La Iglesia Una, Santa, Catélica y Apostélica

Cuatro son los atributos de la Iglesia que son inseparables y
nos indica la esencia de la Iglesia y su misién.

81



JORGE CEBALLOS

En primera instancia, la Iglesia €s una, una por naturaleza, ya
que nace de la unidad perfecta que existe en Dios, esta unidad
estriba en la Communio Trinitaria, es decir, en la relacién de
amor y entrega reciproca que existe, entre el Padre, el Hijo y el
Espiritu Santo. Asimismo, dicha unidad le viene dada a la Iglesia
por el Hijo encarnado que, con su redencidn, reconcilié y unié al
género humano con Dios. Formando de ese modo la unidad de
todos los pueblos en un solo pueblo, en un solo cuerpo.
Finalmente, es el Espiritu Santo quien realiza esta admirable
comunidn, por tanto, la Iglesia estd llamada a reflejar y participar
de esa comunidn divina, orientada siempre hacia el mismo Padre.

Esta unidad, no es una uniformidad, es decir, que todos sean
iguales o piensen del mismo modo, sino que esta unidad, al
valorar y reconocer la diversidad, favorece precisamente a la
comunién, por tanto, habrd que decir que, asi como en la
Trinidad existe la diversidad de Personas y no anula la unidad, en
la Iglesia ocurre lo mismo de modo analégico. Dado lo anterior,
San Pablo nos invita a guardar la unidad del Espiritu con el

vinculo de la paz (Ef 4, 3).

El vinculo de la unidad es visible en los vinculos de comunién
que resguardan y aseguran la unidad de la Iglesia (UR 2):
1. La profesién de una misma fe recibida de los Apéstoles.

2. Una dnica celebracién comin del culto divino, sobre todo de los

sacramentos.

3. La sucesion apostdlica a través del sacramento del orden mantiene la
unidad fraterna dentro de la familia de Dios. Por los vinculos presentes en
la Iglesia Catdlica, se sostiene que la tnica Iglesia de Cristo, encomendada
a Pedro y a los demds apéstoles para su expansién y gobierno, permanece
en la Iglesia catdlica (Subsistit in), una comunidad dirigida por el sucesor

82



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

de Pedro y los obispos en comunién con él (LG 8).

La Iglesia reconoce que, en las comunidades cristianas no
catélicas, aunque separadas de la plena comunién, existen
auténticos elementos de santificacién y verdad. Estos bienes
provienen de Cristo y orientan hacia la unidad. Por el bautismo,
sus miembros estdn incorporados a Cristo, por lo que la Iglesia
los reconoce como hermanos.

La unidad de todos los cristianos, por la que oré el Senor (Jn
17, 21), es un don que proviene de Cristo y, al mismo tiempo,
una tarea confiada al Espiritu Santo. Para alcanzarla, se requiere
una sincera conversion del corazén, la perseverancia en la oracién,
la caridad fraterna y el didlogo teoldgico.

La Iglesia es santa, la unidad refleja la santidad de la Iglesia,
cuyo origen es Dios Padre, santificada por el sacrificio de Cristo
y vivificada por el Espiritu Santo. Aunque sus miembros son
frigiles y pecadores, la Iglesia posee en plenitud los medios de
salvacién y propone como modelos de vida a la Virgen Maria, la
toda Santa, y a los santos, testigos de la gracia divina.

La Iglesia es catdlica, es decir, universal, en un doble sentido,
posee integramente los medios de salvacién confiados por Ciristo,
y ha sido enviada en misién a toda la humanidad (Mt 28, 19).
Asi, cada Iglesia particular (dibcesis, eparquia) es catdlica cuando
permanece unida a la Iglesia universal y en comunién con la
Iglesia de Roma, que preside en la caridad.

Todos los seres humanos estdn llamados a esta unidad catdlica.
Quienes estdn plenamente incorporados a la Iglesia son aquellos
que, poseyendo el Espiritu de Cristo, estdn unidos por los tres

83



JORGE CEBALLOS

vinculos de unidad. Sin embargo, quienes no viven esta unidad
de forma plena, permanecen en una cierta comunién imperfecta
con la Iglesia catdlica.

Respecto al pueblo judio y las religiones no cristianas, la Iglesia
reconoce en el judaismo un vinculo especial como pueblo elegido
por Dios y receptor de su Palabra (Rm 9, 4-5). En cuanto a otras
religiones, se destaca que todo lo verdadero y bueno en ellas
proviene de Dios y puede preparar el camino hacia la acogida del
Evangelio, contribuyendo a la unidad de la humanidad en Ciristo.

La salvacién se encuentra en la Iglesia de Cristo, que subsiste
en la Iglesia Catélica. Esta ha recibido del Sefior todos los medios
de salvacién —la Palabra, los sacramentos, la gracia, la oracién, la
caridad, el testimonio cristiano y el magisterio apostdlico.

La Iglesia es misionera porque ha sido enviada a anunciar el
Evangelio a toda la humanidad. Esta misién, nacida del amor de
Dios que desea que todos se salven (1Tim 2, 4), se realiza por la
accién del Espiritu Santo y se encarna en el testimonio de los
fieles, incluso hasta el martirio.

Finalmente, la Iglesia es apostdlica en tres sentidos, estd
fundada sobre los Apéstoles (Ef 2, 20), conserva y transmite
fielmente su ensenanza (2Tim 1, 13-14), y continda siendo
guiada por sus sucesores, los obispos, en comunién con el sucesor
de Pedro. Esta sucesién apostdlica, transmitida por el sacramento
del orden, asegura la continuidad de la fe y la misién confiada por
Cristo: “Como el Padre me ha enviado, asi también os envio yo”

(Jn 20, 21).

84



INTRODUCCION A LA ECLESIOLOGIA

La Iglesia como misterio de comunién en Cristo, sacramento
de salvacién, llevado a cabo en la Iglesia sinodal

La Iglesia nace del plan de salvacién del Padre y se realiza en
Cristo. Cristo une a la Iglesia a su misién de comunién entre Dios y
las personas. Como Pueblo de Dios guiado por el Espiritu Santo, la
Iglesia es signo de unidad, especialmente en su forma sinodal, donde
todos caminan y participan juntos. Para vivir esta comunidn, la
Iglesia propone elementos esenciales que orientan a sus miembros.

1. La escucha, donde nos escuchamos todos: implica el oirnos mutuamente,
atender la tradicién de la fe, leer los signos de los tiempos “con la mente y el
corazén abiertos, sin prejuicios” (SGSO 2.2;2,3), para asf “escuchar al pueblo
de Dios, y con él, su clamor” (Francisco, 2015)

2. El discernimiento: donde lo escuchado se integra para comprender lo que
Dios nos dice a todos, permitiendo que el discernimiento comunitario
fortalezca comunidades “florecientes y resistentes para la misién” (SGSO 2.2).

3. La participacién: promoverla implica abrirse al didlogo con voces diversas
porque “Dios habla a menudo a través de las voces de aquellos que podemos
excluir, desechar o descartar ficilmente” (SGSO 2.2).

La Iglesia es comunién en Cristo y sacramento de salvacién. El
Pueblo de Dios, al escuchar la Palabra, puede discernir la voz del
Espiritu en la comunidad y en la historia. La accién conjunta de
la Palabra y del Espiritu guia y renueva continuamente a la Iglesia
y a cada creyente en fidelidad a Jesucristo (Merino, 2024).

Referencias
Concilio Vaticano II. (1965). Ad Gentes. Editrice Vaticana.
Concilio Vaticano II. (1965). Dei Verbum. Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Lumen Gentium. Editrice Vaticana.

85



JORGE CEBALLOS

Concilio Vaticano II. (1965). Unitatis Redintegratio. Editrice
Vaticana.

Francisco. (2015). Discurso en la ceremonia de conmemoracién del

50° aniversario de la institucion del Sinodo de los Obispos. Ciudad

del Vaticano.

Iglesia Cat6lica. (1997). Catecismo de la Iglesia Catlica. Editrice
Vaticana.

Merino, P. (2024). Sinodalidad y ecumenismo. La formacién
ecuménica aporta a la formacién sinodal. Anales de Teologia,
26(1), 52-62.

Secretarfa General del Sinodo de los Obispos. (2021).
Vademécum para el Sinodo sobre la Sinodalidad: Por una Iglesia
sinodal: comunidn, participacién y misién. Ciudad del Vaticano.

86



Historia de la Iglesia: breve introduccién

MANUEL GERARDO GOMEZ MENDOZA
Universidad Catdlica de la Santisima Concepcion

El papa Francisco en la “Carta sobre la renovacién del estudio
de la historia de la Iglesia” del 24 de noviembre de 2024, invita a
prestar especial atencién a la Historia de la Iglesia, pues lo
considera un medio para conocer lo que llamé la Iglesia real.
Afirma que, para ello es necesario despertar “una real sensibilidad
histérica”, no solo para reconocer el camino recorrido, sino
también “para poder amar a la que verdaderamente existe, y que
ha aprendido y continda aprendiendo de sus errores y de sus
caidas” (Francisco, 2024).

Este texto tiene como objetivo ofrecer una visién clara y
sintética sobre el recorrido histérico de la Iglesia Catdlica. Se
enfoca en los hitos mds significativos con el propésito de trazar las
lineas fundamentales que han marcado la existencia y la evolucién
de la Iglesia a lo largo de los siglos. De este modo, se busca obtener
una comprensién mds clara de cémo la Iglesia ha intentado
cumplir su misién a lo largo del tiempo. Antes de profundizar en
los temas, es importante sefialar que la historia de la Iglesia es una

87



MANUEL GOMEZ MENDOZA

disciplina histérico-teolégica cuyo aspecto central es la
comunidad que fue fundada por Jesucristo que vive y se desarrolla
en la historia. En este contexto, la Iglesia tiene la tarea explicita
de anunciar el Evangelio a todas las personas (Mt 28, 19). Por lo
tanto, la historia eclesial abarca el desarrollo histérico del anuncio
del Evangelio a lo largo de los siglos, las diversas manifestaciones
de fe y las complejas relaciones con las estructuras humanas, asi
como, los éxitos y fracasos que ha enfrentado en la historia.

En la Historia de la Iglesia, el tiempo se concibe de manera
lineal, comenzando con la fundacién de la Iglesia en el evento de
Pentecostés y culminando en la Parusia, que es la segunda venida
del Senor y la consumacién final.

Antes de desglosar los diversos periodos, conviene considerar
dos aspectos de los origenes, que exigen una atenta consideracién
histérica. Primero, la existencia del Jests histérico, que se
evidencia por medio de los evangelios, que da informacién sobre
los lugares y personajes histéricos de la época como el rey Herodes
y Poncio Pilato. Ademds, los historiadores romanos, como Plinio
el Joven, Suetonio y Flavio Josefo, dieron testimonio de su
existencia, pues mencionan a un lider religioso y su comunidad,
que coinciden con las caracteristicas del Jests de los evangelios y
sus ap6stoles. Esto constituye una clara constatacion histérica de

su existencia.

Periodo Antiguo (S. I-V)

Después de que Jests ascendié al cielo, los discipulos se
encontraron en una situacién completamente nueva. Al

88



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

despedirse, el Senor les confié una misién concreta: los envié a
anunciar el Evangelio a toda la humanidad (Mt 28, 18; Mc 16,
15). En el acontecimiento de Pentecostés, los apdstoles recibieron
los dones del Espiritu Santo, lo que marcé el comienzo de la
Iglesia como una comunidad de creyentes con un propdsito claro:
proclamar el Evangelio. Jests dejé indicaciones claras respeto de
su voluntad para la organizacién de la Iglesia, como el encargo
otorgado a Pedro, para que liderara a los doce y guiara a la
comunidad: “Td eres Pedro, y sobre esta piedra edificaré mi
Iglesia” (Mt 16, 18). Ademds, dejé un modelo de comunidad que
se refleja en las figuras del “buen pastor” (Jn 10, 11) y en la unidad
del rebafio (Jn 10, 16). De este modo, como testigos privilegiados
de la revelacién divina, establecieron la praxis litdrgica y el
ejercicio ministerial en la comunidad.

En el Concilio de Jerusalén (49/50 d.C.), se reunieron los doce
apéstoles y Pablo. El concilio determiné que los gentiles que se
convertian al cristianismo quedaban exentos del cumplimiento
estricto de la Ley Mosaica. A partir de esta resolucidn, el
cristianismo comenzé a expandirse desde Jerusalén, Antioquia y
Roma.

En la década de los 60, Pedro presidia la comunidad de Roma
y Pablo realizé6 su ultimo viaje a esa ciudad, ambos fueron
martirizados en la persecucién de Nerén. Entre finales del siglo I
y el III, muchos cristianos sufrieron persecuciones y murieron
martires, dando testimonio de su fe. La razén principal de las
persecuciones fue que los cristianos se negaban a rendir culto al
emperador como si fuera una deidad, ya que ellos adoraban sélo
al Dios cristiano. Estas persecuciones cesaron con el edicto de

89



MANUEL GOMEZ MENDOZA

tolerancia de Galerio en el afio 311, momento en que ya habia
cristianos en todos los estratos sociales.

Posteriormente, el cristianismo comenzé a consolidarse como
la religién oficial del Imperio. El emperador Constantino,
después de vencer a Majencio en la batalla del Puente Milvio
(312), promulgé el edicto de Mildn (313), que garantizaba la
libertad religiosa y, a partir de entonces, la Iglesia pas6 a contar
con el apoyo imperial. En el afio 330, el emperador trasladé la
capital del Imperio a Bizancio y la renombré como ciudad de
Constantinopla, la “Nueva Roma”, desde entonces esta ciudad se
convirtié en el centro de la cristiandad de oriente.

En el reinado de Teodosio I, se declaré el cristianismo como la
tnica fe del Estado (380). Esta relacién Iglesia-Estado se mantuvo
hasta la caida del Imperio Romano de Occidente en el afio 476,
cuando Rémulo Augtstulo fue depuesto. El colapso del imperio
se debié a diversas causas, como el desgaste institucional,
problemas fiscales y las invasiones de los pueblos bdrbaros. En este
contexto, la Iglesia y sus obras quedaron desprotegidas, a pesar de
ello, el cristianismo permanecié como el principal referente
religioso y cultural de la poblacién.

Vale destacar que en este periodo la teologia fue estableciendo
las bases dogmadticas de la fe. A lo largo de los primeros siglos
surgieron diversas controversias debido a errores en las
interpretaciones erréneas de la doctrina, lo que llevé a numerosos
autores y escuelas de teologia, como las de Alejandria, Roma y
Antioquia, a defender y precisar la compresién de la Revelacién.

90



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

En los primeros concilios ecuménicos (entre los siglos IV-IX)
la Iglesia, tanto de occidente como de oriente, fue clarificando
progresivamente la doctrina y el dogma cristiano frente a las
herejias. El concilio de Nicea (325) afirmé la consubstancialidad
del Padre con el Hijo contra el arrianismo; Constantinopla (381)
proclamé la divinidad del Espiritu Santo. En Efeso (431) se
defendié la maternidad divina de Maria frente al nestorianismo.
En Calcedonia (451) se definieron las dos naturalezas, humana y
divina, de Ciristo y en el concilio de Constantinopla (680-681) se
afirmaron sus dos voluntades correspondientes a cada naturaleza.
La aclaracién de la doctrina permitié una comprensién mds
profunda de la Revelacién y de cémo la humanidad lograba la
salvacién por los méritos de Cristo. Ademds, durante estos
concilios se establecieron diversas normas disciplinares y de
gobierno, y se confirmé la validez del culto a las imdgenes en el

concilio de Nicea (787).

Edad Media (S. V-XV)

La Edad Media abarca desde finales del siglo V hasta el siglo
XV. Después de la caida del Imperio Romano (476); varios
pueblos, a los que se les llamaba “barbaros”, por no haber formado
parte del extinto imperio. Existen diversos testimonios sobre la
conversién de los pueblos bérbaros al cristianismo, un ejemplo
notable fue la conversién del rey de los francos, Clodoveo. Casado
con la princesa cristiana Clotilde de Borgona (482), se convirtié
al cristianismo tras su triunfo sobre los germanos en la Batalla de
Tolbiac (496). Este triunfo lo interpreté como un favor del Dios

91



MANUEL GOMEZ MENDOZA

cristiano. Asi, se convirtié en el primer rey bdrbaro en adoptar el
cristianismo, lo que facilitd la cristianizacién de los otros pueblos.

En el siglo VIIIL, el cristianismo se expandi6 con gran impetu
en Europa gracias a la labor misionera de San Bonifacio, un monje
de la abadia de Nursling (Inglaterra), conocido como el Apéstol
de Alemania. Tras cruzar el continente, llevé a cabo misiones
itinerantes en la regién germana. Como delegado Pontificio,
fund¢ varias di6cesis y monasterios; ademds, a mediados de siglo
celebré sinodos y organizé el concilio germdnico en el reino
franco oriental. EI mantuvo una relacién cercana con Carlos
Martel, el mayordomo de la casa de los Austrias. Pipino el Breve,
el hijo de Martel y sucesor de su padre, fue el primer carolingio
en convertirse en rey y recibié una formacién cristiana. El apoyé
la obra de San Bonifacio e hizo una generosa donacién territorial
al papa Esteban II (756), que dio origen a los Estados Pontificios.
Carlomagno, hijo de Pipino, en la Navidad del afo 800, fue
coronado emperador en Roma por el papa Ledn III. Tras ello, él
se concebia como el protector del pueblo cristiano. De este modo,
nacié un nuevo imperio de inspiracién cristiana, que integré
politica y religiosamente a Europa. Su linaje y las nuevas dinastias
mantuvieron una estrecha relacién con la Iglesia.

A mediados del siglo XI, ocurrié el cisma de Oriente, que
marcé la separacién entre Roma y Constantinopla. Esta ruptura
fue el resultado de un largo proceso de distanciamiento y
tensiones acumuladas. En el dmbito geopolitico, la presencia de
los normandos en el sur de Italia incrementé la desconfianza tanto
en la cristiandad oriental como en la occidental, lo que intensificé
las fricciones entre ambas regiones. En el terreno teolégico, uno

92



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

de los puntos de conflicto fue la divergencia en torno a la
procedencia del Espiritu Santo: para Occidente, procede del Padre
y del Hijo (Filioque), mientras que, para Oriente, procede del
Padre. Asimismo, habia diferencias en el uso del pan sin levadura
en la Eucaristia y en la cuestién de la jurisdiccién universal del
obispo de Roma. El punto culminante de esta tensién se dio en
1054, cuando el enviado del papa, el Cardenal Humberto Silva,
excomulgé al Patriarca Miguel Cerulario, quien respondié con
una contra-excomunién. Tras este suceso, el cristianismo quedé
dividido entre Occidente y Oriente. Las relaciones oficiales se
normalizaron sélo tras el Concilio Vaticano 1II.

En el segundo tercio del siglo XI, tuvo lugar la llamada lucha
por las investiduras, que consistié en la interferencia de la nobleza
en la designacién de cargos eclesidsticos, desplazando a la
autoridad eclesial, que provocé la relajacién del clero. Ante ello,
el Papa Gregorio VII impulsé una reforma destinada a garantizar
la independencia y la libertad juridica de la Iglesia frente al estado.
En 1075, promulgé el Dictatus papae, donde afirmaba que el papa
era el lider supremo de la cristiandad. Esto generé una gran
tension con el emperador del Sacro Imperio Romano Germénico,
Enrique IV, quien inicialmente se negd a someterse a la autoridad
papal. Desde ese entonces, el poder civil quedaba subordinado al
eclesidstico.

Debido al avance musulmdn en Oriente y su presencia en
Tierra Santa, el papa Urbano II, durante el concilio de Clermont
en 1095, hizo un llamado a la cristiandad para liberar esos
territorios de los musulmanes. Asi, se llevaron a cabo seis cruzadas
hasta 1254, las cuales no lograron recuperar los lugares santos.

93



MANUEL GOMEZ MENDOZA

El siglo XIII fue testigo de dos eventos muy importantes: el
surgimiento de las 6rdenes mendicantes y el desarrollo de la
escoldstica. Los mendicantes transformaron la vida religiosa al
adoptar una vida de pobreza y predicacién itinerante, ofreciendo
una alternativa fresca a la vida mondstica tradicional. Surgieron
las érdenes franciscana y carmelita (1209), la dominicana (1216)
y la agustina (1243), marcando un verdadero impulso de reforma
espiritual en la vida religiosa. La escoldstica también florecié en
este siglo. Fue una corriente filoséfico-teolégica que buscaba
armonizar la filosofia cldsica con la teologfa, tomando como base
la filosoffa de Aristételes. En este contexto, se fundaron
universidades en Italia, Francia, Espana e Inglaterra.

En el siglo XIV, por las tensiones entre el papa Bonifacio VIII
y la corona francesa, especialmente con el rey Felipe IV y la
nobleza, la sede del papado fue trasladada a la ciudad de Aviidn,
donde permanecié desde 1309 hasta 1377. Este acontecimiento
reflejé la influencia que ejercia la corona francesa en los asuntos
de la Iglesia. Dicho traslado fue la antesala del llamado Cisma de
Occidente. Este cisma se refiere a una crisis que tuvo lugar entre
1378 y 1417. Todo comenzé en 1378, cuando en Roma se eligi6
papa a Urbano VI; pocos meses después, en Francia se eligié a un
nuevo papa, Clemente VII, con sede en Avindn. Las tensiones y
el creciente nacionalismo entre Roma y Francia influyeron
decisivamente en la eleccién de los cardenales. Como resultado,
la cristiandad quedé profundamente dividida. Para encontrar una
solucién, se optd por un enfoque conciliar. En 1409, se convocé
el concilio de Pisa, que declaré depuestos a ambos papas y eligi6
a un tercero, Juan XXIII, quien no logré unir a la Iglesia.

94



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

Finalmente, se llevé a cabo el concilio de Constanza (1414-1418),
que decidié destituir a los dos papas y eligié a Martin V, quien
asumio la direccién de la Iglesia, poniendo fin al conflicto papal.
Mis tarde, el concilio de Basilea (1431-1449) condend la herejia
de Juan Huss y buscé la reconciliacién entre la Iglesia latina y la
griega.

Al final de la Edad Media, la Iglesia, a pesar de su notable
desarrollo institucional y cultural, concluyé el periodo con su
autoridad visiblemente debilitada por los conflictos internos.

Periodo Moderno (S. XV-XVIII)

La transicién de la Edad Media a la Edad Moderna estuvo
marcada por tres eventos cruciales que marcaron el cambio de
época, la caida de Constantinopla en 1453 en manos de los turcos
otomanos, la invencién de la imprenta y el descubrimiento de
América en 1492, acontecimientos que cambiaron la vida,
cultura, religiosidad y la economia mundial. A esto se sumé el
florecimiento del Renacimiento, el movimiento espiritual
conocido como la Devocién Moderna y el humanismo que
prosperd en los Paises Bajos, donde Erasmo de Réterdam se
destac6 como uno de sus principales representantes.

En el contexto del siglo XVI, surgié un movimiento conocido
como la Reforma, que planteaba criticas y propuestas para
reconfigurar la Iglesia Catélica, especialmente en lo que respecta
a la autoridad del papa. Este proceso comenzé con las ensefianzas
del agustino Martin Lutero en Alemania, quien cuestioné la
préctica de la venta de indulgencias, rechazé algunos sacramentos

95



MANUEL GOMEZ MENDOZA

y critic6 la autoridad papal. Por su parte, Ulrico Zwinglio en
Zrich abogaba por la obediencia al poder civil; mientras que, en
Ginebra, Juan Calvino impulsé una estructura eclesial
disciplinada y acentué la doctrina de la predestinacién. Todos
ellos compartian la creencia de que la escritura era la tnica fuente
de revelacién y que la salvacién se alcanzaria s6lo a través de la fe
y la gracia. Asimismo, en 1534 el rey Enrique VIII de Inglaterra,
rompié con Roma. Al no conseguir la anulacién de su
matrimonio con Catalina de Aragdén, para casarse con Ana
Bolena, decidié separarse de la Iglesia y proclamarse cabeza de la
Iglesia en Inglaterra.

En este contexto, la Iglesia Catélica convocé el Concilio de
Trento (1545-1563) como una respuesta a las criticas y a la
postura teoldgica de los protestantes. Durante este concilio, se
definié de manera clara que las fuentes de la Revelacién son la
Sagrada Escritura y la Tradicién, y que la salvacién se alcanza
tanto por la fe como por las obras. También se desarrollé una
teologia renovada sobre los sacramentos y se reorganizé la
estructura y disciplina de la Iglesia. Después del Concilio, la
Iglesia entré en una etapa conocida como la Contrarreforma o
“reforma catélica”, en la cual reafirmé su postura teoldgica-
pastoral ante las criticas protestantes.

El papa Pio V (1566-1572), desempené un papel crucial en la
implementacién del Concilio de Trento, conocido como la
reformatio in capite, que se refiere a la reforma desde la autoridad
central de la Iglesia. Pio V aplicé lo estipulado por el concilio; de
este modo, los obispos debian residir en sus didcesis y visitar las
parroquias. Ademds, los religiosos fueron llamados a permanecer

96



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

en sus claustros, de acuerdo con las reglas de sus 6rdenes.
También promulgé el catecismo, el breviario y el misal. Junto a
estas iniciativas, fue significativa la publicacién de la Biblia en su
version oficial, la Vulgata Sixtina en 1590, asi como la creacién
de la Congregaciéon de Propaganda Fide en 1622, cuyo objetivo
era promover las misiones en diferentes territorios.

El proyecto misionero catdlico fue amplio y complejo.
Después de los descubrimientos y exploraciones en diferentes
continentes, la tarea misionera adquirié una dimensién global.
Las misiones en los territorios de Espana y Portugal se
desarrollaron bajo el marco del Patronato Regio, que consistia en
una serie de privilegios papales otorgados a los reyes sobre los
territorios conquistados, que les obligaba a patrocinar la
cristianizacidn de esos territorios. Los mendicantes, especialmente
los franciscanos, desempenaron un papel crucial en América,
primero a través de sus provincias y luego desde los colegios
misioneros de Propaganda Fide. Un aspecto importante de las
misiones en América fue la defensa de los derechos de los
indigenas en el contexto juridico colonial, entre quienes destaca
la figura emblemdtica de Bartolomé de las Casas.

Los Jesuitas también establecieron misiones en diversas
regiones de América, como México, Moxos, Chiquitos, Chiloé y
Paraguay. Sin embargo, esta labor se vio interrumpida cuando los
religiosos fueron expulsados en 1767. Ademds, hubo misiones
significativas en India, China y Japén, donde destacan figuras
como los jesuitas Francisco Javier, Roberto Nobili y Matteo Ricci,
quienes desarrollaron un método de adaptacién a esas culturas,

97



MANUEL GOMEZ MENDOZA

conocido como los “ritos chinos y malabares”. Este método, sin
embargo, fue suprimido a principios del siglo XVIII.

Periodo Contemporineo (S. XVIII-XX)

En el siglo XVIII, el movimiento de la Ilustracién defendia que
la razén debia ser la base del pensamiento y del progreso. Hacia
finales de ese siglo, su influencia trajo consigo cambios
significativos en la relacién entre la Iglesia y el Estado,
manifestdndose en actitudes de oposicién a lo religioso en varios
lugares. El duque Pedro Leopoldo de Florencia al asumir el trono
con la intencién de reformar la vida en Toscana, implement6 una
serie de medidas que buscaban reducir los privilegios eclesiasticos.
Por su parte, el rey José II de Austria, a través de su reforma
conocida como josefinismo, ejercié un mayor control sobre la
Iglesia, convirtiendo al emperador en el llamado “el rey sacristin”.
En Espafa, Carlos III llev$ a cabo la Reforma Borbénica, que
también buscaba un mayor control sobre la Iglesia; una de sus
acciones mds notables fue la expulsién de los Jesuitas (1767) y la
presién para que el papa Clemente XIV suprimié la orden en

1773.

En Francia, la Ilustracién habia tenido un gran auge. No fue
hasta 1789 que la Revolucién Francesa puso fin al absolutismo.
Aunque al principio la revolucién no se oponia a la religién, su
estrecha conexién con el poder la llevé a enfrentarse a la Iglesia.
En 1790, se aprobé en Francia la ley sobre la Constitucién Civil
del Clero, que buscaba integrar a la Iglesia en el sistema estatal.
Los clérigos que se opusieron a esta ley se vieron forzados a actuar

98



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

en la clandestinidad. Las tensiones con el papa aumentaron con
Napole6n Bonaparte, quien, tras un golpe de Estado en 1799, se
convirti6 en el Primer Cénsul de la Republica. Dada la tradicién
religiosa de Francia, consider6 necesario establecer vinculos con
laIglesiay firmé un concordato con Roma en 1801. Sin embargo,
como parte de su ambiciosa campafia militar en Europa,
Napoledn invadié Roma en 1808 y secuestré al papa Pio VIL.

En el Congreso de Viena (1815), se reorganizaron los estados
europeos. Aunque la Iglesia recuperé los Estados Pontificios, esta
reorganizacién llevé a la cristiandad a enfrentar un proceso de
secularizacién que implicé la expropiacién de bienes en muchos
paises. No obstante, la Iglesia también se liberé de las
intromisiones de la nobleza. En este contexto, se hizo evidente la
oposicién anticlerical de las sociedades secretas y la
francmasonerfa, que se oponian a la Iglesia como entidad
espiritual con principios mondrquicos.

En este escenario, fue elegido Pio IX en 1846, quien tuvo que
enfrentar tensiones del proceso de unificacién italiana liderado
por Victor Manuel II, proclamado rey de Italia en Turin en 1861.
En 1864, el papa publicé el Syllabus Errorumy la enciclica Quanta
cura, en las que condend las principales tesis del mundo moderno,
como el liberalismo, el modernismo, el relativismo moral, la
secularizacién y la emancipacién politica, con el fin de proteger la
fe. Asimismo, convocé al Concilio Vaticano I (1869-1870) para
dar unidad a la Iglesia. En este concilio se reafirmd la infalibilidad
pontificia. El concilio se vio interrumpido por la invasién de
Victor Manuel, quien anexé6 Roma en 1870, poniendo fin al

99



MANUEL GOMEZ MENDOZA

poder temporal de los papas y dejandolos unicamente con la
autoridad espiritual.

En esta nueva coyuntura, fue electo papa Leén XIII (1878),
como lider espiritual de la cristiandad catélica. Ante las
consecuencias de la Revolucién Industrial, que trajo riqueza solo
para unos pocos y empobrecimiento para la gran mayoria de la
poblacién, el papa promulgd, en 1891, la enciclica Rerum
Novarum. Este documento defendié los derechos de los
trabajadores, abordé las cuestiones sociales desde una perspectiva
catblica y sentd las bases de la Doctrina Social de la Iglesia.
Ademis, Le6n XIII promovié el tomismo, renové la teologia y
fortalecié la diplomacia pontificia.

En el siglo XX, la Iglesia vivi6 momentos decisivos. El papa
Pio X (1903-1914) impulsé la codificacién del Derecho
Candnico, que se completé en 1917, ofreciendo un marco
juridico coherente que facilit6 la reorganizacién territorial de la
Iglesia, con nuevas didcesis, vicariatos y arquididcesis en diversas
regiones.

Frente a los totalitarismos del siglo XX, la Iglesia tuvo que
enfrentar regimenes como el fascismo en Italia (1922-1945), el
nazismo en Alemania (1933-1945) y el estalinismo en la Unién
Soviética (1924-1953). En contextos de fuerte presencia catélica,
la Iglesia sufri6 limitaciones en su libertad religiosa y
expropiaciones de bienes. El papa Pio XI respondié con la
enciclica Non abbiamo bisogno (1931) contra el fascismo, Mit
brennender Sorge (1937) contra el nazismo y Divini Redemptoris
(1937) contra el comunismo ateo.

100



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

En los siglos XIX y XX se produjo un despertar misionero.
Tras perder Espana y Portugal el monopolio misionero, crecieron
las expediciones y el interés por evangelizar en todos los
continentes. Se puso especial énfasis en la educacién como medio
de evangelizacién. Propaganda fide asumié un rol decisivo. El
papa Benedicto XV, en la enciclica Maximum illud (1919), hizo
una autocritica y pidié fomentar el clero local. Para difundir
noticias misioneras, en 1926 cred la Agencia Fides. Desde Roma
se promovié la formacién de las iglesias locales organizadas,
promoviendo lo que luego se denominard inculturacién.

Uno de los cambios mds significativos que experimenté la
Iglesia en el siglo XX fue, sin duda, el Concilio Vaticano II. En
1959, el papa Juan XXIII convocé este evento crucial con el
objetivo de llevar a cabo un aggiornamento, que se traduce como
una adaptacién de la Iglesia a un mundo moderno en constante
cambio, buscando renovar el apostolado y la unidad entre los
cristianos. El concilio se llevé a cabo entre 1962 y 1965,
reuniendo a més de 2.400 participantes. Su enfoque fue pastoral
y eclesiolégico, abordando temas como la Revelacidn, la liturgia,
la Iglesia como Pueblo de Dios y su relacién con el mundo.
También se debatieron cuestiones como la educacién, la libertad
religiosa y las relaciones con las iglesias no catélicas. Este fue el
primer encuentro catdlico a nivel mundial que abrié las puertas
de la Iglesia a una nueva era. El papa Pablo VI cerr6 el concilio e
inicié el proceso de implementacién.

Asimismo, el papa Juan Pablo II continué con la reforma de la
Curia, publicé el nuevo Cédigo de Derecho Candnico (1983) y el

nuevo Catecismo (1992). Ademds, jugé un rol importante en la

101



MANUEL GOMEZ MENDOZA

caida del comunismo en Europa Central y Oriental. Asimismo,
trabajé por la unidad de la Iglesia apoyando a las diversas
conferencias episcopales, un signo de ello fueron sus 104 viajes
apostélicos a los diversos paises del mundo.

En América Latina, la recepcién de este proceso de
transformacién de la Iglesia con especial atencién. Como
antecedentes importantes citamos el Concilio Plenario
Latinoamericano convocado por el papa Ledn XIII, celebrado en
Roma en 1899, y la I Conferencia General del Episcopado
Latinoamericano, ocasién en la que también se fundé el Consejo
Episcopal Latinoamericano (CELAM). Tras el Concilio Vaticano
II se celebraron importantes asambleas continentales que
asumieron sus orientaciones: la II Conferencia General de
Medellin en 1968, la III Conferencia General en Puebla en 1979,
la IV Conferencia General de Santo Domingo en 1992 y la V
Conferencia General de Aparecida en 2007.

Desde el Concilio Vaticano II se han celebrado diversos
Sinodos convocados por los papas con el fin de reflexionar sobre
temas particulares y actuales. Las conclusiones han dado lugar a
diversas exhortaciones apostdlicas, con orientaciones claras en
cuestiones especificas como la evangelizacidn, catequesis, familia,
laicos, ecologfa, entre otros.

Para finalizar, se puede decir que, tras revisar los hitos mds
relevantes de la historia de la Iglesia, podemos reconocer cémo
esta comunidad, fundada por Jesucristo, ha vivido su misién a lo
largo del tiempo, renovando continuamente su servicio al
Evangelio a la luz de los signos de los tiempos.

102



HISTORIA DE LA IGLESIA: BREVE INTRODUCCION

Referencias

Francisco, (2024). Carta del Santo Padre sobre la renovacién del
estudio de la historia de la Iglesia.

Franzen, A. (2009). Historia de la Iglesia. Sal Terrae.

Llorca, B. (Ed.). (1951). Manual de historia eclesidstica. Labor.

Loboa Juan Maria y Llorca, B. (Eds.). (2004). Historia de la Iglesia
catdlica. V: Edad Contempordnea. BAC.

Patifio, J. U. (2004). Historia de la Iglesia.: La Iglesia, comunidad
e institucion: protagonista de la historia - Siglos I - VII (I). San
Pablo.

Ramos-Lissén, D. (2009). Compendio de historia de la Iglesia
antigua. EUNSA.

103






La vida en comunién

JUAN CARLOS INOSTROZA
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

El desarrollo de una terminologia

La palabra ecologia aparece por vez primera en 1866 en una
nota de pie de pgina, en una obra de Ernst Haeckel, sustituyendo
a la palabra biologia. Se trataba de un término nuevo formado a
partir de dos palabras griegas, oikos (casa) y logos (saber), y significa
ciencia del hdbitat. Hdbitar es un término que alude al lugar en
que se dan las condiciones idéneas para la vida y desarrollo de
cada ser vivo. Asi, la ecologfa surgié como un saber en el dmbito
de la Biologfa. Hacia los a los afios 1950, se elaboré el concepto
de ecosistema para referirse al estudio de las interacciones entre el
medio fisico y las especies. Rdpidamente se extendié el concepto,
pasando del dmbito vegetal y animal al humano y social y se acuné
el concepto de ecologia humana.

En los escritos de la Iglesia, el término ecologia ha sido
incorporado de manera relativamente reciente. Hasta su
incorporacién al lenguaje magisterial por Juan Pablo II, lo
documentos preferfan usar otros términos y expresiones: creacién

105



JUAN CARLOS INOSTROZA

entera, la naturaleza, los bienes terrenales, el cosmos, el universo.
La terminologfa mds cercana a ecologia fueron las expresiones
medio ambiente, entendido como el conjunto de elementos fisicos,
quimicos y biolégicos, y ambiente humano, que incluye lo anterior
y le suma el conjunto de factores sociales y culturales capaces de
condicionar la manera de vivir, de trabajar y de relacionarse de los
seres humanos entre si y en su medio natural. Es en este sentido
que Juan Pablo I en Centesimus annus incorpora y utiliza el
término ecologia en sus expresiones de Ecologia humanay Ecologia
social. La ensefianza suya va en esta direccién: asi como nos
esforzamos por preservar las condiciones de vida de las distintas
especies, asi igualmente debemos hacerlo para preservar las
condiciones morales de la ecologfa humana mediante la defensa
de la vida, la familia y el trabajo del hombre (CA 37-39). El papa
Francisco introducird la expresién Ecologia integral, a la que
dedicar todo el capitulo cuarto de su enciclica Laudato Si.

El problema ecolégico y su progresiva incorporacién en la DSI

La sensibilidad ecolégica y las alarmas ante el llamado problema
ecoldgico surgieron fuera del dmbito eclesial. Uno de los primeros
en proponer una ética medioambiental fue el norteamericano
Aldo Leopold, y la llamé ética de la tierra. La ensefianza de la
iglesia fue incorporando de manera progresiva las cuestiones
ecolégicas. Se suele distinguir tres etapas:

Primera etapa: de Leén XIII a Pio XII (1891-1958). Es una etapa marcada
por la preocupacién por la industrializacidn, el capitalismo salvaje, los sistemas
ideolégicos, los movimientos sociales, las guerras y la reconstruccién producto
de dos guerras mundiales. El magisterio pontificio tiene el foco en el progreso

106



LA VIDA EN COMUNION

cientifico y tecnoldgico y sélo indirectamente alude a cuestiones ecoldgicos,
sin usar el término. Podemos resumir asf su ensefanza: El progreso cientifico
y tecnoldgico no puede esconder las huellas del Creador que ha puesto en las
manos del hombre toda la creacién para beneficio de todos.

Segunda etapa: de Juan XXIII a Paulo VI (1958-1978). Todavia sin citar el
término ecologfa, Juan XXIII (1961 en MM 196-197), preocupado por la
situacién del campo y el mundo agrario, aborda el mandato biblico dominar
la tierra, ensefiando que no tiene sentido depredador, sino al contrario. Y pone
el acento en la interdependencia de los pueblos y la dimensién mundial de
estos problemas. Por su parte, Paulo VI, preocupado por el problema del
hambre, distingue entre el progreso salvaje y el progreso auténtico que apunta
al desarrollo de la dignidad de todos los hombres (PP 34). Tras el Concilio
Vaticano II, Paulo VI incorpora a sus preocupaciones la contaminacién del
agua y del aire, la reduccién de las reservas de agua y los desechos producto de
una sociedad de despilfarro que destruye la vida (OA 21). Podemos resumir la
ensefianza de este perfodo de la siguiente manera: No es conforme a la
dignidad de la persona humana la existencia de una inmensa mayoria sin
recursos fruto de un modelo de desarrollo depredador e insolidario.

Tercera etapa: de Juan Pablo II a nuestros dfas. (1978 en adelante). El término
ecologfa pasa aqui a formar parte del acervo del magisterio pontificio de
manera creciente y con expresiones que van incorporando cada vez més la
sensibilidad de la dependencia humana de la tierra y las condiciones
ambientales. Desde su primera enciclica, Redemptor hominis (1979), Juan
Pablo II incorpora su preocupacién por la Creacién que gime y sufre dafiada
por la contaminacién y la explotacidn con fines industriales y militares (RH 8
y 15). Ese mismo afio, nombra “patrono de los ecologistas” a san Francisco de
Asis, porque es un ejemplo de armonifa césmica, de comunién con todas las
criaturas. En Sollicitudo Rei Socialis habla de “preocupacién ecolégica” (SRS
26). En la Jornada del Dia Mundial de la Paz (1990) produce uno de sus textos
mds articulados sobre ecologia: Paz con Dios Creador: Paz con toda la creacion.
Al ano siguiente (1991), en su enciclica Centesimus Annus, ensefia que “en la
raiz de la insensata destruccién del ambiente natural hay un error
antropoldgico” (CA 37) e introduce la necesidad de una auténtica “ecologia
humana” y de una “ecologia social” que promueva una cultura de la vida. Por
su parte, Benedicto XVI, en Caritas in Veritate, insistié en el cardcter

107



JUAN CARLOS INOSTROZA

inseparable de la cuestién ecoldgica de las demds preocupaciones humanas y
sociales: e/ libro de la naturaleza es uno e indivisible. Ecologfa medioambiental
y ecologfa humana estd intimamente relacionadas. También alude a la ceguera
moral que se percibe en la locura del consumismo salvaje y que no deja percibir
el testimonio que la Naturaleza da acerca de la verdad objetiva. Siguiendo la
iniciativa de Juan Pablo II, también Benedicto XVI relaciona la preocupacién
ecoldgica con la Paz y la solidaridad mundial. En el dia mundial por la Paz, en
2010, en su mensaje de Afio Nuevo, insistia en la necesidad de que la
preocupacién por el medioambiente vaya unida a una auténtica solidaridad
mundial y la promocién del Bien Comin de la humanidad. Finalmente,
Francisco consolidard de manera clara y definitiva la preocupacién ecolégica
en el magisterio pontificio, dedicando una enciclica y dos exhortaciones
apostdlicas completas a la cuestién ecoldgica. Incorporard de manera
igualmente definitiva la expresion ecologia integral con la que articula la entera
comprensién de la misién evangelizadora de la iglesia con el compromiso por
el planeta y la vocacién de la humanidad a la comunién con Dios y con todas
las criaturas.

La ecologia integral: Explicacién del concepto

La ecologia integral incorpora todos los desarrollos anteriores
del magisterio pontificio acerca de la ecologia humana y social,
asume la antropologia relacional que viene explicitada
ampliamente desde el Concilio Vaticano II en su Constitucién
Gaudium et Spes e integra de manera definitiva el compromiso
ecolégico en la agenda evangelizadora de la Iglesia.

El concepto de ecologia integral estd intimamente unido a la
manera en que la fe cristiana a Dios, a la persona humana y el
mundo. A Dios se lo entiende desde Jesucristo como relacién y
comunidn trinitaria de Padre y del Hijo y del Espiritu Santo. A la
persona humana, creada del polvo de la tierra, se la comprende
como imagen de Dios, es decir, como un ser relacional y hecho

108



LA VIDA EN COMUNION

para la comunién con Dios, los demds seres humanos y con el
mundo. Por su parte, el mundo se lo entiende como creaciéon de
Dios. Por esta razén, el concepto de ecologia integral subraya la
ensefianza de que todo estd conectado. Una idea que es muy
convergente también con otras propuestas ecolégicas no
necesariamente cristianas y que sostienen igualmente que el
problema ecoldgico no es ni sélo bioldgico ni sélo fisico, sino
también ético y espiritual. Por lo mismo, es un error pretender
que se reduzca a un mero problema técnico con una solucién
puramente tecnoldgica.

Dios y su evangelio: fundamento de la ecologia integral

La ecologfa integral sostiene que es necesario considerar la raiz
del problema ecoldgico para poder abordar soluciones verdaderas.
A esto ya se referfa san Juan Pablo II en Centesimus annus al
sostener que “en la rafz de la insensata destruccién del ambiente
natural hay un error antropoldgico” (37). El papa polaco
apuntaba al dominio tirdnico que el ser humano ejerce sobre la
naturaleza y que no reconoce el mundo como creacién y don de
Dios. El Papa Francisco apunta a la misma raiz cuando sostiene
en Laudato Si° (118) que no hay ecologia sin una adecuada
antropologfa. La pérdida de la relacién con Dios es la raiz del
problema ecolégico. Cuando Dios, a cuya imagen hemos sido
creados del polvo de la tierra, desaparece del horizonte humano,
nuestra manera de ver el mundo y de plantarnos ante la realidad
se deforma y se fragmenta, y perdemos no sélo la relacién con
Dios, sino que todas nuestras relaciones se ven danadas. Y no

109



JUAN CARLOS INOSTROZA

somos capaces de ver la realidad adecuadamente. La fe nos da ojos
para ver y obrar de una manera nueva en el mundo.

De ahi que la ecologfa integral incorpora la necesidad de una
conversion ecoldgica (LS 5). El pecado, cuya naturaleza es la
ruptura con Dios, se expresa también en una conducta dafina
hacia la creacién. Es el error antropolégico de creernos duefios de
la creacidn, y no somos capaces de reconocer que ella nos precede
como un regalo otorgado por Dios a nosotros y a todas las
criaturas. Una auténtica conversién nos lleva a ver la conexién
mutua de todas las criaturas con Dios y entre si, como bien lo
testimonia la vida y ensefianza de san Francisco de Asis al entender
la “fraternidad” entre todas las criaturas como consecuencia de su
fe en Dios como Padre de todos.

Por eso, la ecologia integral integra todas las dimensiones de la
Doctrina Social de la Iglesia. En efecto, la preocupacién y
compromiso ecolégico no estd desconectado del compromiso
social, politico y econémico; no estd desconectado del
compromiso por promover la vida humana, la familia, la justicia
y la paz. Por eso, Francisco, en linea con Benedicto XVI, ensena
en Laudato Si’ que realidades aparentemente tan distintas como la
Naturaleza, la vida del embrién humano, la situacién de los
pobres o la condicién del discapacitado son inseparables y todo
estd conectado: “Cuando no se reconoce en la realidad misma el
valor de un pobre, de un embrién humano, de una persona con
discapacidad -por poner solo algunos ejemplos-, dificilmente se
escuchardn los gritos de la misma naturaleza” (117).

Esta relacién principal y fundamento de todas las demds
dimensiones tanto de la persona humana como del mundo creado

110



LA VIDA EN COMUNION

es el centro de toda evangelizacién. El evangelio de Jesucristo es
no sélo una Buena Noticia para el ser humano, es también un
evangelio para toda la creacién con alcance césmico (LS 62-100).
El evangelio de Jests es que Dios es Padre nuestro y nosotros
somos hermanos entre si y con toda la creacién. Este evangelio es
la raiz y el fundamento de la entera propuesta de ecologfa integral

La cuestién social es parte de la cuestién ecolégica

La llamada “cuestién social” estd en el origen de la Doctrina
Social de la Iglesia desde que el Papa Le6n XIII la abordé en su ya
famosa enciclica Rerum Novarum. Durante el siglo XX, la
ensefianza social de la Iglesia cobré un acelerado desarrollo desde
san Juan XIII y el Concilio Vaticano II, particularmente con su
Constitucion Pastoral sobre la Iglesia en el Mundo Actual Gaudium
et Spes. Mis tarde, san Juan Pablo II la impulsard decisivamente
con el Compendio de la Doctrina Social de Iglesia. La cuestién
social aborda el trabajo humano.

Desde Le6n XIII, la ensehanza de la Iglesia de manera
ininterrumpida ha insistido en que no se trata de una cuestién
meramente econdmica, sino que toca la dignidad misma de la
persona humana, su derecho a constituir familia, a la vida y
educacién a sus hijos y proyectar su trabajo como contribucién
libre y plena al Bien Comun de la humanidad. Paulo VI ensefa
que la promocién humana de las personas y los pueblos menos
desarrollados ha de entenderse como parte de la evangelizacién. Y
san Juan Pablo II insistird en la promocién de la familia y de la
vida humana desde su concepcién hasta la muerte natural

111



JUAN CARLOS INOSTROZA

pertenece a la esencia misma del evangelio de Jesucristo.
Benedicto XVI 'y Francisco sumardn la  dimensién
intergeneracional, que considera tanto el cuidado de jévenes y
ancianos como también la previsién y responsabilidad hacia las
futuras generaciones (LS 159-162). Todo esto es asumido en la
ecologia integral en la que las relaciones econdmicas, sociales y
politicas se entienden conectadas con la cuestién ecolégica.

El primado axiolégico del ser humano

A diferencia de otras propuestas ecoldgicas que se decantan por
un marcado anti-humanismo y reniegan de cualquier indicio de
antropocentrismo, la ecologia integral subraya el valor supremo
del ser humano en la creacién. La ensefanza catdlica insiste en
que el primado axiolégico de la persona humana, lejos de
promover un nocivo dominio tirdnico y depredador de la
naturaleza, responde al designio del Creador y exige del hombre
una conducta de cuidado responsable de la naturaleza. A este
respecto, el papa Francisco introdujo un concepto nuevo en su
Exhortacién Apostélica Laudate Deum: “Antropocentrismo
situado” (67). El antropocentrismo situado de Francisco reconoce
el valor central y tnico del ser humano en medio de todas las
criaturas. Si en su enciclica Laudato Si’, Francisco hizo una amplia
critica a los antropocentrismos dualistas que han promovido un
progreso irresponsable frente a la naturaleza, en su Exhortacién
Apostdlica Laudate Deum, el papa ensefia que la persona humana
tiene un lugar y un papel fundamental en medio de la creacidn,
pero ese valor central y tinico del ser humano estd intimamente

112



LA VIDA EN COMUNION

unido al destino del resto de la creacién. El concepto de
antropocentrismo situado expresa entonces esa intima conexién del
ser humano con toda otra criatura.

La cuestién ecoldgica y el concepto de Casa comiin

La ecologia integral promueve la idea de que todo el planeta
(humanos, animales y naturaleza) formamos una comunidad
natural. El planeta es nuestra casa comin en la que todos
habitamos y a la que todos debemos cuidar. El concepto de casa
estd en el origen mismo de la palabra ecologia, pues viene del
griego oikds que significa precisamente casa. Casa de todos y
compartida por todos. Por esta razén, la ecologia integral ensena
que el problema ecolégico y todo problema relacionado es algo
que nos incumbe a todos. Dicho en otras palabras, la ecologia
integral es inseparable del principio del bien comun (LS 156-
158). El bien comtn no es el bien general. El bien general es el
bien de la mayoria. El bien comun, en cambio, es el bien de todos
y cada uno, considerando todas las dimensiones, desde las
condiciones materiales mds bdsicas hasta las disposiciones
espirituales mds elevadas. En palabras de Francisco en LS 157:

El bien comun presupone el respeto a la persona humana en cuanto tal, con
derechos bésicos e inalienables ordenados a su desarrollo integral. También
reclama el bienestar social y el desarrollo de los diversos grupos intermedios,
aplicando el principio de la subsidiariedad. Entre ellos destaca especialmente
la familia, como la célula bisica de la sociedad. Finalmente, el bien comin
requiere la paz social, es decir, la estabilidad y seguridad de un cierto orden,
que no se produce sin una atencién particular a la justicia distributiva, cuya
violacién siempre genera violencia. Toda la sociedad —y en ella, de manera
especial el Estado— tiene la obligacién de defender y promover el bien comtn.

113



JUAN CARLOS INOSTROZA

La promocién de la Paz: ecologfa integral y vida en comunién

“Dichosos los que trabajan por la paz, porque serdn llamados
hijos de Dios!” (Mt 5, 9), ensefia Jests. Y san Pablo nos dice que
Dios es un dios de paz (1Cor 14, 33; Rm 15, 33; 16, 20). Por su
parte, san Francisco nos pone la tarea de ser instrumentos de paz.
El evangelio de Jests es un anuncio de que llega la Paz: “Gloria a
Dios en las alturas y en la tierra paz a los hombres que ama el
Sefior” (Lc 2, 14). La paz es plenitud de vida. La ecologia integral
apunta a la consecucién de la paz en la creacién. La paz es la otra
cara del bien comdn. Alcanzar la paz es alcanzar el bien comin
para todas y cada una de las criaturas del planeta. Es una tarea
permanente que se expresa de manera eminente en la comunidad
politica. Por eso, la promocién de la paz ha de ser el cometido
principal de todo proyecto politico y de la comunidad
internacional. Quienes trabajan por la paz promueven todo tipo
de iniciativas que contribuyan a la comunién y fraternidad entre
los seres humanos y con toda la creacién.

La vida en comunién es el cometido y la naturaleza misma de
la iglesia que nace de la comunién trinitaria de Dios mismo.
Como ensena en Concilio Vaticano II: la iglesia es en Cristo como
un sacramento, o sea signo e instrumento de la unién intima con
Dios y de la unidad de todo el género humano (LG 1). El ser y la
tarea de la iglesia es crear fraternidad y paz. La vida sacramental,
especialmente la Eucaristia, nos hacen experimentar la auténtica
vida de comunién y fraternidad, y nos capacitan para salir al
mundo y ejercer la misién de la vida cristiana: expresar el amor de
Jesus, desarrollando la civilizacién del amor en el cuidado fraterno

114



LA VIDA EN COMUNION

por todos, pero preferencialmente por los pobres, los descartados
y abandonados, y por nuestra casa comun. La vida de comunién
trinitaria que Cristo nos otorga en los sacramentos constituye la
experiencia fundamental para nuestra misién como iglesia en el
mundo actual. No puede haber espiritualidad cristiana auténtica
que prescinda del cuidado de la creacién o del cuidado de unos
para con los otros. Como ensena el papa Francisco en Laudato Si*
“La eucaristia une el cielo y la tierra, abraza y penetra todo lo
creado... El domingo es el dia de la Resurreccién, el “primer dia”
de la nueva creacién” (236-237).

La propuesta cristiana: vivir una vida nueva

Jests llamé a sus discipulos para vivir la vida nueva del reino
de Dios que irrumpia en medio del mundo en su propia persona.
Se suele decir que la novedad de Jests es el amor. Lo cierto es que
ya el Antiguo Testamento insistié en el mandamiento del amor.
Mids ain, fue Moisés quien vinculé de la manera indisoluble
religién y moral, el culto a Dios con el amor al préjimo. Ademds,
ya en el Antiguo Testamento Dios se revel6 con el que protege al
pobre, al huérfano y a la viuda, es decir, a los mds débiles y
postergados. Jests llevé eso a su completa radicalidad: compendié
la entera Ley de Dios, es decir, su voluntad, en el amor al préjimo,
identificindose Jestis mismo completamente con los débiles y
postergados, independientemente incluso de su condicién moral,
“estuve en la cdrcel y me visitasteis”, o al revés, “estuve en la cdrcel
y no me visitasteis” (Mt 25, 36), etc. No se trata de visitar a los
que injustamente cumplen condena carcelaria, sino a cualquiera
persona encarcelada, incluidos los criminales. El amor a Dios es

115



JUAN CARLOS INOSTROZA

incondicional y ya no se ejerce sino en el amor al préjimo, como
bien ensefia san Juan en su primera carta. San Pablo, por su parte,
insistird a sus comunidades que la fe nos hace criaturas nuevas por
el Bautismo y nos capacita para ejercer el amor en el servicio total
a nuestros hermanos (1Cor 13), a la par nos ensefa que la
esperanza en la venida del Senor nos da el aguante para
mantenernos firmes en esa fe que nos llama a amar sin reservas.
Cuando ora por sus comunidades, el Apéstol Pablo pide que
crezcan en el amor reciproco, de unos para con los otros, para
finalmente apostillar: “y para con todos”. De maneras diversas,
pero siempre convergente, los apdstoles y los primeros cristianos
entendieron que Jesds resumi6 todo en el tnico mandamiento
suyo: “dmense los unos a los otros como yo los he amado” (Jn 13,
34). Un mandamiento nuevo para una vida nueva.

La vida ordinaria y cotidiana de las primeras comunidades
estuvo siempre acompafada de conflictos diversos, propios de una
experiencia que no es automadtica, sino que exige discernimiento,
fortaleza, a veces renuncia y entrega generosa. Muchos dudan,
flaquean, no ven las cosas claras. Jests consider eso siempre con
total naturalidad, cuenta con nuestros titubeos e indecisiones.
Pero nos llama siempre a seguirlo a El, a estar con El, a no dudar
de El que se entregé por nosotros. La vida en comunién es
también una vida de perdén y reconciliacién. Jesds ensefa:
“perdonen hasta 70 veces 77 (Mt 18, 22), es decir, siempre. Por
eso, la vida cristiana de las primeras comunidades tiene siempre
como centro recordary celebrar la ensefanza y la persona de Jests.
El es el Maestro y el Sefior de la Gloria, muerto y resucitado para
nuestra Salvacién. La salvacién no es otra cosa que ser de Ciristo,

116



LA VIDA EN COMUNION

estar con Cristo, vivir en Cristo. La vida en comunién, la
fraternidad cristiana, es un don de Jests. El nos convoca como
Pueblo de Dios y nos envia al mundo para ser instrumentos de
unidad y de paz, permeando toda vida, todas las estructuras, y
fecundando todas las culturas y naciones.

Referencias

CELAM. (2018). Carta Pastoral. Discipulos misioneros custodios de
la casa comuin. Discernimiento a la luz de la enciclica Laudato

Si. Celam.
Concilio Vaticano II. (1964). Lumen Gentium. Editrice Vaticana.
Flecha, J. (2007), Moral social. La Vida en comunidad. Sigueme.

Galindo, A. (Ed.) (1991). Ecologia y Creacion. Fe cristiana y
defensa del planeta. UPSA.

Inostroza, ]. (2025). Climatic Crisis and Biblical Ecological
Readings in Pope Francis’s Writings’, Scientia et Fides 13(1):
143-159

Ruiz de la Pefia, J. (1992). Teologia de la Creacion. Sal Terrae.

Pontificio Consejo Justicia y Paz (2005). Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana.

Schlag, M. (Ed.) (2017). Handbook of Catholic Social Teaching. A
Guide for Christians in the World Today. The Catholic
University of America Press.

Tatay, J. (2018). Ecologia integral. La recepcion catdlica del reto de
la sostenibilidad 1891 (RN) — 2015 (LS). BAC.

117






El concepto de Persona

FRANCISCO NOVOA-RO]AS
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

La concepcién clisica

En Grecia no existe todavia la nocién de persona como lo
entendemos hoy, sino un entramado de identidades definidas por
linaje, estatus civico y su funcién en la polis. El vocabulario
disponible muestra ese limite: psyché designa el principio vital,
ethos el modo de vida, nomos el marco normativo, prosopon la faz
o el papel representado. Ninguno de esos términos captura la idea
de un sujeto cuyo ser esté centrado en si mismo y dotado de una
dignidad irreductible por el solo hecho de ser alguien. El
horizonte cosmolégico griego piensa lo humano a partir de su
insercién en un orden de necesidad (andnké) y destino (moira),
con responsabilidad moral real, pero sin una categoria ontolégica
que permita afirmar una libertad de raiz, entendida como libre
albedrio que trasciende roles y destinos heredados, sino que se

ancla en una comprensién préctica.

119



FRANCISCO NOVOA ROJAS

La tragedia, como expresién artistica, es decisiva para
comprender la relacién entre la necesidad y 1a responsabilidad en la
antropologia griega porque dramatiza ese limite sin resolverlo. No
se trata de un tipo de arte en sentido decorativo, sino de un
proceso de pensar que interroga qué significa responder por los
actos cuando el obrar se inscribe en un tejido de deudas,
juramentos y maldiciones que preceden a la eleccién. La culpa
trigica y la nocién de medida revelan que el protagonista debe
rendir cuentas, pero lo hacen dentro de una economia de destino
que relativiza cualquier pretensién de fundarse a si mismo. Por
eso la mdscara (prosdpon) no nombra un alguien ontolégicamente,
es decir, en lo mds propio de su ser, sino solamente la figura en la
que comparece un rol exigido por el orden de la ciudad y de los
dioses. El resultado, desde el punto de vista antropolégico, es una
subjetividad responsable, pero no plenamente libre, cuyo nucleo
queda atravesado por fuerzas impersonales que impiden hablar de
persona en el sentido que mds tarde fijard la tradicién latina y
cristiana (Zizioulas, 2003).

La filosofia cldsica comienza a tensar ese marco sin abandonar
la propia costumbre griega. Con Sécrates y Platén irrumpe la
exigencia de cuidar el alma, emergen pricticas de examen de si y
se comienza a pensar una interioridad normativa que valora el
dominio sobre las pasiones y la deliberacién racional; con

Aristételes se afianza la idea del humano como viviente politico y

120



EL CONCEPTO DE PERSONA

racional, capaz de hdbitos estables y de eleccién prudente’. Estos
avances introducen notas que preparan la futura nocién de
persona —interioridad, imputabilidad, continuidad biografica,
responsabilidad—, pero permanecen anclados en una ontologia del
cosmos y de la polis que no reconoce todavia un estatuto
ontoldgico singular del alguien por encima de su funcién y de su
destino. En concreto, Grecia da las condiciones de posibilidad de
la persona, a la vez que mantiene, por su concepcién de destino y
medida, un obstdculo estructural para afirmar la libertad
constitutiva que ese concepto requiere. Ese legado abre la
pregunta, pero no la responde del todo. Para que esas condiciones
de posibilidad se conviertan en una afirmacién fuerte del alguien,
hard falta un principio nuevo que desborde el horizonte del

destino.

El encuentro entre lo griego y lo cristiano se produce cuando
la predicacién de un Dios vivo que llama por el nombre y entra
en la historia obliga a releer las categorias heredadas del cosmos y
de la polis desde una l6gica de Creacién y Alianza. La identidad
humana deja de pensarse Gnicamente como pieza de un orden
necesario para comprenderse como respuesta a una llamada que
funda libertad y responsabilidad en un tiempo que avanza y no se
repite, pues la historia de salvacién introduce biografia y destino
personal alli donde la cosmologia cldsica veia ciclos y medidas. La

nocién biblica de imagen de Dios confiere a cada ser humano una

! Para una revision general sobre la ética en el pensamiento griego, ver Guthrie (1994).

121



FRANCISCO NOVOA ROJAS

dignidad que no depende del rango civico ni de la utilidad
publica, mientras que la experiencia cristiana de la conciencia
interior y de la voluntad orientada por el amor refuerza una
subjetividad capaz de responder ante otro y ante Dios,
desbordando el marco de la mdscara. Asi, sobre el sustrato griego
de razén, virtud y vida comin, el cristianismo anade una
antropologia de la filiacién y de la vocacién que desplaza el centro
desde la funcién hacia el alguien irreductible, llamado a la

comunién y no solo al destino.

Este giro antropoldgico se articula gracias a un trabajo
conceptual que ocurre en el corazén de los debates trinitarios y
cristolégicos, donde se afinan términos y se ordenan niveles de
realidad para evitar confusiones entre naturaleza y quien la porta
(Cortez y Hill, 2023). La reflexi6n oriental distingue entre esencia
y subsistencia y reserva la palabra hipdstasis para aquello que existe
en siy puede ser sujeto de atribucién, mientras la occidental acuna
con Tertuliano la férmula una substancia y tres personas y
desarrolla; con Agustin, la idea de relaciones que no disuelven la
unidad. La maduracién conciliar culmina en Calcedonia al
afirmar en Cristo una tnica persona en dos naturalezas, y con ello
la palabra persona deja de nombrar papel o apariencia para indicar
el subsistente que actda y responde, abriendo el camino para una
nocién filoséfica capaz de pensar a alguien que no se reduce a su
funcién ni a su destino (Miiller, 2009). En este cruce, lo griego

aporta rigor ontolégico y herramientas lgicas, lo cristiano aporta

122



EL CONCEPTO DE PERSONA

la primacia de la relacién y de la historia, y de su convergencia
nacerd un concepto que se volverd operativo para la antropologfa:
la persona como sujeto irrepetible, dotado de dignidad por su

modo de ser y llamado a relaciones que no cancelan su identidad.

Boecio y Tomds de Aquino

Boecio escribe en un momento en que los términos filoséficos
heredados de Grecia deben servir a precisiones doctrinales muy
concretas. A comienzos del siglo VI, formado en la légica
aristotélica y en la tradicién latina, asume la tarea de clarificar el
vocabulario con el que la Iglesia formula su fe sobre la Trinidad.
La discusién trinitaria habia fijado que hay un solo Dios vy, sin
embargo, se confiesan Padre, Hijo y Espiritu Santo como
realidades no intercambiables. La discusién cristolégica exigia
afirmar que Jesucristo es uno y el mismo, verdadero Dios y
verdadero hombre, sin confusién de naturalezas y sin division.
Para hablar con coherencia de unidad y distincién, de naturaleza
y de quién porta esa naturaleza, Boecio decide definir con rigor
qué debe entenderse por persona y qué por naturaleza, y lo hace
en su tratado contra Eutiques® y Nestorio®, donde propone una

férmula que ha quedado como clésica.

2 Monje de Constantinopla; sostuvo que, en Cristo, tras la encarnacién, hay una sola naturaleza
(monofisismo).

3 Patriarca de Constantinopla (428—431); acusado de dividir a Cristo en dos sujetos y de rechazar el titulo
Theotokos (Madre de Dios) para Marfa prefiriendo Christotokos (Madre de Cristo).

123



FRANCISCO NOVOA ROJAS

La definicién boeciana (2025) dice que persona es sustancia
individual de naturaleza racional. No se trata de una etiqueta
retérica, sino de una sintesis cuidadosamente construida a partir
de su dominio de la légica de los predicables, de la metafisica de
la sustancia y de la terminologfa latina disponible para traducir
los debates griegos sobre ousia, physis, hypostasis y prosopon. Con
esta férmula Boecio quiere sefalar, ante todo, que persona
nombra una realidad que existe por si y que no es el mero
conjunto de cualidades cambiantes ni el papel que alguien
desempena en la ciudad. Al mismo tiempo, quiere especificar que
esa realidad pertenece al género de lo racional, es decir, al dmbito
de los vivientes capaces de comprender, de deliberar y de hablar,
de modo que sus operaciones no son solo reacciones naturales,

sino actos que brotan de una interioridad intelectiva y volitiva.

Cada palabra de la definicién cumple una funcién. Sustancia
indica lo que es en si y no en otro, aquello que sostiene accidentes
y propiedades y que puede ser sujeto de atribucién. Boecio toma
aqui el sentido bésico de la tradicién aristotélica y lo aplica para
distinguir el nivel del guién respecto del nivel de los rasgos que
pueden cambiar sin que el sujeto deje de ser el mismo. Individual
acota la sustancia al caso singular e irrepetible, no a la naturaleza
considerada en general. Designa aquello que no se predica de
muchos y que no se divide en otros casos del mismo tipo, lo que
en el lenguaje escoldstico posterior se describird como un esto

concreto. De naturaleza racional precisa el tipo de naturaleza que

124



EL CONCEPTO DE PERSONA

esa sustancia singular posee, entendida la naturaleza como
principio interno de operaciones. Al decir racional, Boecio sittia a
la persona entre aquellos seres cuyo modo de obrar presupone
inteligencia y voluntad, de manera que el hablar, el comprender y
el querer son notas que brotan del ser y no simples anadidos
externos.

La definicién nace de la necesidad de ordenar con nitidez dos
planos distintos. En el plano trinitario, permite decir que hay una
sola naturaleza divina y, sin embargo, tres personas realmente
distintas, porque persona no equivale a naturaleza, sino que
nombra el subsistente que posee la naturaleza y realiza las
operaciones divinas sin multiplicar la esencia. En el plano
cristolégico, la férmula hace posible afirmar que en Cristo hay dos
naturalezas, la divina y la humana, unidas sin mezcla, y una sola
persona que actda y padece, de modo que lo que se predica de
Jesus no se reparte entre dos sujetos distintos. Para sostener estas
afirmaciones, Boecio distingue con cuidado entre lo que se dice
de qué es algo y lo que se dice de quién es ese alguien, y reserva el
término persona para este segundo nivel, el del sujeto tltimo de
atribucién.

El alcance antropoldgico de la definicién aparece de inmediato
ya que, aplicada a los seres humanos, persona designa a cada
individuo de naturaleza racional que existe por si y que es
principio de actos propios. No remite a un cimulo de estados

psicoldgicos pasajeros ni a honores o cargos, sino al modo de ser

125



FRANCISCO NOVOA ROJAS

por el cual un alguien es sujeto capaz de entender, de querer y de
hablar. Asi, la definicién ofrece un nicleo conceptual estable con
el que pensar la identidad, la continuidad biogrifica y el sentido
de la responsabilidad, porque sittia el origen de las operaciones en
un subsistente racional. En esa linea, Boecio proporciona el punto
de apoyo lingiiistico y metafisico que hard inteligible, para la
reflexién posterior, tanto el discurso teoldgico como la reflexién
filoséfica sobre el alguien que actia, responde y comparece como

singular irrepetible.

Para Tomds de Aquino, la definicién de Boecio es vélida y
requiere una precisién terminolégica que haga explicito qué
significa cada término y cémo se articulan entre si. Persona no
afiade un contenido accidental a la cosa, sino que nombra el modo
mds alto de existir: un subsistente que posee una naturaleza
racional. Por eso afirma que persona “significa lo mds perfecto en
toda naturaleza, a saber, lo que subsiste en una naturaleza
racional” (ST, Ia q. 29 a. 3), y asi conserva el ntcleo boeciano
destacando que 7acional no es un entramado psicoldgico, sino la
indicacién del principio interno de operaciones propias, el
intelecto y la voluntad, desde los cuales se entiende que alguien
sea origen de actos y responsable de ellos.

Para asegurar esa precisién introduce el vocabulario de
suppositum, hipéstasis, sustancia e individuo. Suppositum nombra
el sujeto ultimo que existe por siy en el que inhiere todo lo demds,

lo que no se predica de otro y soporta accidentes y operaciones;

126



EL CONCEPTO DE PERSONA

hipéstasis equivale a suppositum cuando se habla en el registro de
la metafisica heredada del griego; persona es la hipéstasis cuando
la naturaleza que subsiste es racional. Sustancia indica el ser en si
y no en otro, individual delimita ese ser al caso irrepetible que no
se divide en muchos, y naturaleza racional precisa el tipo de
principio operativo del que fluye conocer, querer y hablar. En el
ser humano, la individuacién se entiende por la materia, lo que
garantiza que cada suppositum humano sea un este concreto, y, por
tanto, que la persona no se confunda con la naturaleza
considerada en abstracto ni con una coleccién de cualidades

cambiantes.

Este marco permite ordenar con nitidez los dos grandes
dmbitos teoldgicos en los que la palabra persona debe operar sin
ambigiiedad. En Dios, persona designa relaciones subsistentes
realmente distintas por su origen —paternidad, filiacién y
procesion desde el amor—, de modo que hay una tnica naturaleza
divina y tres personas que no multiplican la esencia, porque lo
personal se entiende aqui como relacién que subsiste. En Ciristo,
persona nombra el unico sujeto del que se predican las dos
naturalezas, divina y humana, unidas sin confusién ni divisién en
la llamada unién hipostitica, de manera que lo que se afirma de
Jests no se reparte entre dos guiénes, sino que se atribuye a una
sola persona que opera segiin dos modos de naturaleza. Con esta
arquitectura conceptual, Tomds presenta la nocién de persona

como el subsistente racional que es principio de operaciones, y

127



FRANCISCO NOVOA ROJAS

deja disponible una definicién rigurosa y estable para el dmbito
antropolégico: cada individuo humano, por el modo de ser que
lo hace subsistir en una naturaleza racional, es persona y sujeto de

actos propios.

El personalismo cristiano

El personalismo nace en la Europa de la primera mitad del siglo
XX como tentativa de pensar la dignidad humana frente a dos
reduccionismos en disputa, el individualismo utilitario y los
colectivismos  totalitarios, en un clima marcado por la
industrializacién, la guerra y la crisis de las filosofias del sujeto
heredadas del idealismo y del positivismo. Su impulso toma raices
clésicas en la nocién cristiana de personay en la tradicién tomista,
recoge el acento kantiano sobre la dignidad como fin en si y se
alimenta del giro fenomenoldgico que devuelve primacia a la
experiencia vivida, de modo que la persona no se entiende como
funcién ni como mero hecho bioldgico, sino como centro
irrepetible de conciencia, libertad y responsabilidad que solo se
realiza en relacién con otros. En este cruce emergen corrientes
complementarias que dan fisonomia al movimiento, la linea
comunitaria y comprometida que cristaliza en torno a Emmanuel
Mounier y la revista Esprit, la via dialégica que Martin Buber
formula al pensar el yo en el encuentro con el 74, la propuesta
existencial de Gabriel Marcel que subraya encarnacién, fidelidad

y esperanza, y la reelaboracién tomista y fenomenolégica que

128



EL CONCEPTO DE PERSONA

alcanzard madurez en Karol Wojtyla al describir a la persona desde
su obrar, su participacién y su apertura a la comunidad.

La primera etapa, realizada por Emmanuel Mounier formula
su personalismo en la Europa de entreguerras, cuando la crisis
econdmica, el desencanto con el liberalismo burgués y el avance
de los totalitarismos colocan a la persona entre la soledad del
individuo abstracto y la absorcién de la masa. En 1932 funda la
revista Esprit como taller de pensamiento y plataforma de accién
cultural, desde la cual propone una revolucién personalista y
comunitaria que rehuye la neutralidad estéril y busca rehacer el
tejido humano desde abajo, a partir de sujetos concretos que se
reconocen y se comprometen en comunes tareas (Carrera, 2018).
Ese contexto explica su tono militante y pedagdgico. No busca
una teorfa mds, sino un criterio ordenador para la vida social,
politica y econémica que ponga en el centro a la personay no a la
utilidad, al poder o al rendimiento. De ahi sus textos
programdticos —Révolution personnaliste et communautaire y el
Manifeste au  service du  personnalisme®~ que ofrecen un
vocabulario moral y civico capaz de hablar a trabajadores,
intelectuales y creyentes sin diluir la exigencia espiritual en
sociologfa coyuntural.

La nocién de persona en Mounier (2002) es la de un ser
espiritual encarnado, irrepetible y vocacionado, que no se reduce

ni a suma de funciones ni a punto de cruce de determinismos. La

4 Estos textos cuentan con una traduccion al espafiol en Mounier (2002).

129



FRANCISCO NOVOA ROJAS

persona posee interioridad y libertad, pero no como ente solitario,
sino como capacidad de presencia, de don y de fidelidad que se
verifica en el encuentro y en la obra compartida. La libertad no es
evasién del mundo, es disponibilidad que se prueba en decisiones
que crean historia y en vinculos que resisten la 16gica del uso. Por
eso contrasta persona con individuo. El individuo queda definido
por el repliegue sobre el interés y por la légica del tener, mientras
la persona se mide por la apertura al ser, por el crecimiento en
verdad y por la comunién. La encarnacién no es metifora
piadosa, es el modo real de existencia de la persona, siempre
situada en cuerpo, trabajo, lenguaje e instituciones, donde la
dignidad se afirma y se protege no por aislamiento, sino por
reconocimiento mutuo y por participacion.

Desde esta base se dibuja un programa de consecuencias
précticas. La comunidad no es masa ni simple agregado de
contratos, es tejido de personas que se deben unas a otras justicia
y amistad civica. Las instituciones tienen sentido si sirven a la
maduracién personal y a la participaciéon efectiva, y se
deslegitiman cuando instrumentalizan a los sujetos o los reducen
a consumidores y engranajes. La economia debe ordenarse al bien
comun y a la primacia del ser sobre el tener, la cultura a la
formacién de conciencias libres y veraces, la politica a la
representacion responsable y al cuidado de los mds vulnerables.
Mounier recoge aqui herencias cldsicas y cristianas, pero las

convierte en criterio operativo para el siglo XX y mids alld, de

130



EL CONCEPTO DE PERSONA

modo que el personalismo se ofrece como un arte de ordenar
mediaciones —familia, escuela, trabajo, Estado, movimientos— al
crecimiento de la persona y a la construccién de comunidades
donde cada quien pueda decir yo sin dejar de decir nosotros. Su
sintesis madura en Le personnalisme (2002), donde presenta con
claridad de manual esta arquitectura: persona como centro,
comunién como forma de vida, compromiso como verificacién
histérica de la dignidad.

En continuidad, el personalismo de Gabriel Marcel en Homo
Viator (2022) parte de una imagen antropolégica simple y
exigente, el ser humano como caminante que avanza entre
fragilidad y apertura, no como un individuo autosuficiente ni
como una pieza de engranaje, por eso el acceso a la persona no se
hace por definiciones previas sino por una reflexién que vuelve a
la experiencia y la lee desde dentro, en actos donde el yo
comparece ante un # y sostiene vinculos a lo largo del tiempo. La
condicién de viator nombra este trdnsito en el que el sujeto
descubre su verdad en la marcha, en decisiones que rehacen la
continuidad biogréfica, en pruebas que no se resuelven con
técnica disponible, y en la necesidad de un sentido que no se
reduce a cdlculo, de ahi que la persona se reconozca como alguien
y no como algo cuando responde, se ofrece y persevera en la
relacién con los demds y consigo mismo en el tiempo vivido como

promesa y tarea compartida.

131



FRANCISCO NOVOA ROJAS

El e¢je normativo de Homo Viator (2022) es la esperanza
entendida como acto, no como prondstico ni como anestesia
afectiva, un acto que decide mantenerse presente y fiel cuando los
medios previsibles no alcanzan, y que sostiene la marcha sin negar
la noche de la prueba, por eso la esperanza se distingue del
optimismo que confia en un progreso automdtico y de la evasién
que rehaye el peso de la realidad, la esperanza es trabajo de
presencia y de continuidad, confirma a la persona como sujeto
capaz de responder y de rehacer alianza con el otro y consigo
mismo en medio de pérdidas y limites que no desaparecen por
decreto, se atraviesan con fidelidad creadora y con una confianza
practicada dfa a dia en situaciones concretas, no en abstracciones
edificantes. En esta clave la dignidad no se expone, se verifica en
la perseverancia de la palabra dada, en la paciencia activa frente al
sufrimiento y en la reanudacién del camino cuando fracasan las
soluciones técnicas, porque el viator no se define por llegar sin
heridas sino por no abandonar al otro ni a si mismo cuando las
heridas aparecen y amenazan con romper la historia compartida
que los sostiene como personas en relacién viva y no en papeles

intercambiables.

Dos categorias operativas recorren el libro y estructuran su
personalismo practico: presencia 'y disponibilidad. Presencia no es
un estado emotivo sino el modo de estar de quien atiende con
cuerpo, palabra y memoria en el aqui y ahora donde un t me

reclama de verdad, disponibilidad es la disposicién estable a salir

132



EL CONCEPTO DE PERSONA

del repliegue posesivo para dejarse requerir y responder sin
convertir al otro en medio para fines propios. Esta dupla describe
el pasaje desde el zener que cosifica hacia el ser que se ofrece, y fija
el criterio para discernir cudndo tratamos a alguien como alguien
y cudndo lo reducimos a cosa util. Por eso, las pricticas de
agradecer, acoger, prometer, perdonar y acompafar aparecen
como lugares donde la persona se reconoce y crece, porque todas
exigen presencia sostenida y disponibilidad confiable, no gestos
puntuales ni discursos grandilocuentes, y todas rehacen
comunidad sin disolver la singularidad del yo que dice #i y se deja
decir #i por otros, lo que da forma a un nosotros que no es masa
ni suma de contratos, es un tejido de reciprocidades que
humanizan el tiempo.

Desde ahi se entiende también la funcién critica de Homo
Viator frente a un mundo que tiende a reemplazar personas por
procedimientos. Marcel no propone una retirada intimista;
propone medir instituciones, trabajos y mediaciones por su
capacidad de sostener presencia, disponibilidad y promesa: una
escuela, una empresa, un servicio ptblico o una comunidad valen
si favorecen que las personas comparezcan como sujetos de
palabra y cuidado, y se deslegitiman cuando empujan a tratar a
los demds como piezas sustituibles o a si mismos como inventarios
de competencias. El personalismo del viator exige estructuras que
permitan perseverar, compartir cargas, aprender de los fracasos y

reanudar la marcha sin que nadie quede convertido en medio, y

133



FRANCISCO NOVOA ROJAS

ese criterio atraviesa la lectura de la familia, el trabajo, la cultura
y la politica como dmbitos donde la esperanza se hace verificable
en hdbitos y decisiones, no en lemas abstractos ni en afectos

pasajeros que se evaporan a la primera dificultad seria.

Referencias

Aquino, T. (2023). Suma teoldgica. BAC.
Boecio. (2025). Opuscula Sacra. Sigueme.

Carrera, R. (2018). El personalismo comunitario de Emmanuel Mounier:
Caracteristicas generales y presupuestos fundamentales. Revista de
Filosofia UCSC, 17(2), 87-99.

Cortez, M., y Hill, D. (2023). Christological anthropology. En B. Wolfe et
al. (Eds.), St Andrews Encyclopaedia of Theology. University of St

Andrews.
Guthrie, W. (1994). Los fildsofos griegos. Fondo de Cultura Econémica.
Mounier, E. (2002). E/ personalismo. Antologia esencial. Sigueme.
Miiller, G. (2009). Dogmidtica: Teologia y Practica de la Teologia. Herder.
Zizioulas, 1. (2003). E/ ser eclesial. Sigueme.

134



La dignidad humana desde la antropologia cristiana

ANGELA ALARCON-ALVEAR
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

La dignidad humana

La afirmacién cristiana de la dignidad humana no nace de un
consenso social ni de una conquista cultural progresiva, sino de
un dato originario que permanece a través de los cambios
histéricos, el ser humano ha sido creado “a imagen y semejanza
de Dios” (Gn 1, 26-27), y por ello posee un valor intrinseco,
inviolable e igual en todos. El Catecismo de la Iglesia Catélica lo
formula claramente, “la dignidad de la persona humana estd
enraizada en su creacién a imagen y semejanza de Dios, y se realiza
en su vocacion a la bienaventuranza divina. Corresponde al ser
humano llegar libremente a esta realizacién” (CEC 1700). Esta
comprensién tiene espesor ontoldgico, dice qué es la persona, y
orientacion teleolégica, dice para qué estd llamada, la comunién
bienaventurada con Dios. Por eso, en clave cristiana, la dignidad
no es premio a méritos acumulados ni accesorio que se pierde con

la fragilidad, la enfermedad o la pobreza, es el modo mismo como

135



ANGELA ALARCON-ALVEAR

Dios reconoce y sostiene a cada persona, y el primer criterio de
interpretacién para pensar la vida moral, el derecho y la
organizacién social.

Ahora bien, el cristianismo no se limita a enunciar este
principio en abstracto, lo despliega en clave cristolégica. El
Concilio Vaticano II sostuvo de manera decisiva que “el misterio
del hombre sélo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado.
Cristo, el nuevo Addn manifiesta plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad de su vocacién” (GS 22). En
él, imagen perfecta del Padre (Col 1, 15), la semejanza divina,
herida por el pecado, es restaurada y elevada; por eso, toda
reduccién de lo humano a criterios de utilidad, productividad o
rendimiento carece de tltima palabra, la medida de la persona es
el amor recibido y dado, no la eficacia de sus obras ni el
reconocimiento ajeno. La dignidad de la persona, en Cristo,
implica una dignidad elevada y trascendente, llamada a la filiacién
divina. Por Jesus, somos elevados a la condicién de hijos en el
Hijo, como gracia sobrenatural a la naturaleza de la dignidad
humana en la imagen y semejanza.

La imagen de Dios tiene una densidad propia que el magisterio
ha precisado con rigor. El Catecismo ensena que “la imagen
divina estd presente en todo hombre” (CEC 1702), que la persona
humana es la “Gnica criatura en la tierra a la que Dios ha amado
por si misma” y que “no es solamente algo, sino alguien” (CEC

357), un sujeto capaz de conocerse, poseerse y darse libremente,

136



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

llamado a la comunién. Estas afirmaciones excluyen tanto el
materialismo reductivo como cualquier dualismo que degrade el
cuerpo, pues “el cuerpo del hombre participa de la dignidad de la
imagen de Dios” (CEC 364). En este sentido, el fundamento
metafisico de la dignidad estd en el ser personal —en cuanto
alguien—y su vocacion histérica es el don de si.

Esta comprensiéon de la persona desemboca en una
antropologia del don. Segiin Gaudium et spes 24, el hombre,
“Unica criatura terrestre a la que Dios ha amado por si misma, no
puede encontrar su propia plenitud si no es en la entrega sincera
de si mismo a los demds”. La dignidad, asi, es inseparable de la
relacionalidad, como imagen de un Dios que es comunidn, la
persona se realiza en el amor oblativo, no en la autoafirmacién
cerrada.

En la tradicién cristiana, esta visién se profundiza desde la
vocacion a la trascendencia. San Agustin abre sus Confesiones con
una intuicién que ha atravesado los siglos, “nos hiciste, Sefior,
para ti, y nuestro corazén estd inquieto hasta que descanse en ti”
(Conf. I,1). La sed de verdad, de bien y de belleza que anida en el
corazén humano no es patologia del deseo, sino huella de la
imagen divina. En la misma linea, Benedicto XVI afirmaba al
iniciar su pontificado, “no somos el producto casual y sin sentido
de la evolucién. Cada uno es el fruto de un pensamiento de Dios.
Cada uno es querido, cada uno es amado, cada uno es necesario.

Sélo cuando encontramos en Ciristo al Dios vivo, conocemos lo

137



ANGELA ALARCON-ALVEAR

que es la vida” (Benedicto XVI, 2005). Lejos de promover una
fuga del mundo, la apertura a Dios cualifica la historia, ordena el
trabajo, el conocimiento y la vida publica desde la esperanza y la
caridad.

En el plano doctrinal reciente, la declaracién Dignitas infinita
(2024) ofrece un marco conceptual preciso al distinguir cuatro
sentidos de la palabra dignidad: en primer lugar, hace referencia
a la comprensién ontoldégica, es decir, a una caracteristica
inherente al ser personal y, por eso, jamds se pierde, en segundo
lugar, a una dimensién moral, relativa al obrar conforme al bien,
que si puede deteriorarse por el pecado. En tercer lugar, la
dimensién social que se refiere a condiciones de vida acordes con
la dignidad y por ultimo existencial, que se centra en la
experiencia subjetiva de una vida digna o indigna. La primacia
corresponde a la dignidad ontolégica, mds alld de toda
circunstancia, que funda tanto la inviolabilidad de la persona
como la obligacién social de crear condiciones justas para que
florezca.

De esta primacia ontoldgica se sigue una consecuencia ética
mayor, la vida humana es inviolable. Juan Pablo II lo formul6 con
particular densidad “la vida humana es sagrada porque desde su
inicio comporta la accién creadora de Dios y permanece siempre
en una especial relacién con el Creador. Nadie, en ninguna
circunstancia, puede atribuirse el derecho de matar de modo

directo a un ser humano inocente” (EV 53). Esta tesis funda la

138



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

denuncia cristiana de cualquier atentado contra la vida —aborto,
eutanasia, tortura, esclavitud, trata de personas— y orienta
positivamente el cuidado integral de cada persona en todas las
etapas de la vida.

Desde su dimensién publica, el magisterio ha insistido en la
igualdad radical de todos y en el deber de reconocerla siempre.
Francisco en Fratelli tutti (2020) recuerda que la dignidad de los
demids ha de ser respetada en todas las circunstancias, no porque
inventemos o supongamos esa dignidad, sino porque hay en ellos
un valor que supera las cosas materiales y las circunstancias. El ser
humano tiene la misma dignidad inviolable en cualquier época de
la historia (213). Esta conviccién sostiene una ética de la
hospitalidad, una economia al servicio de la persona y una politica
con rostro humano.

Por dltimo, la comprensién teoldgica de la dignidad humana
culmina en la bienaventuranza, la razén mds alta de la dignidad
humana “consiste en la vocacién del hombre a la unién con Dios”
(GS 19). La libertad, signo eminente de la imagen divina, no es
indeterminacién sin norte, sino capacidad de adhesién al bien
verdadero, sostenida por la gracia; asi se comprende que la moral
cristiana no empobrece la dignidad, sino que la realiza en el amor

y abre la historia a su plenitud.

Unidad de cuerpo y alma, dignidad inalienable

La antropologfa cristiana afirma que la persona es una unidad

139



ANGELA ALARCON-ALVEAR

sustancial, “un ser a la vez corporal y espiritual” (CEC 362). Esta
unidad se expresa con precisién cuando el Catecismo ensena que
la unidad del alma y del cuerpo es tan profunda que se debe
considerar al alma como la forma del cuerpo, en el hombre, el
espiritu y la materia no son dos naturalezas unidas, sino que su
unién constituye una unica naturaleza (CEC 365). Por eso, el
cuerpo participa de la dignidad de la imagen de Dios (CEC 364),
y la Iglesia ensefia que cada alma es creada directamente por Dios
y es inmortal (CEC 366). Por tanto, el ser humano es corpore et
anima unus (CEC 382). Estas afirmaciones excluyen tanto el
dualismo que degrada el cuerpo como el materialismo que
disuelve el espiritu.

Esta unidad tiene consecuencias précticas, no es licito al
hombre despreciar la vida corporal, por el contrario, ha de
considerar su cuerpo bueno y digno de honra, porque ha sido
creado por Dios y ha de resucitar en el dltimo dia (GS 14). En el
horizonte cristiano, la esperanza de la resurreccién confirma el
valor del cuerpo y su destino de gloria.

El magisterio ha explicitado que la dignidad concierne a toda
la persona en su unidad. Dignitas infinita (2024) precisa que la
dignidad se refiere no sélo al alma, sino a la persona como unidad
inseparable, y por tanto también inherente a su cuerpo, que
participa del ser imagen de Dios (17). Ademds, Jests, en el
misterio de la Encarnacién, confirmd la dignidad del cuerpo y del

alma que constituyen el ser humano, y por la Encarnacién todo

140



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

ser humano posee una dignidad inestimable (17). Desde aqui se
desprende una afirmacién clave, la dignidad va mds alld de toda
circunstancia, fundamento del respeto debido a toda vida
humana desde su concepcién hasta su término natural.

De esta unidad fluye también una ética del cuerpo. El cuerpo
no es material disponible sino lenguaje personal. Por eso, Amoris
laetitia (2016) ensefa que la sexualidad no es un recurso para
gratificar o entretener, sino un lenguaje interpersonal donde el
otro es tomado en serio (151) y recuerda, por ejemplo, el lenguaje
del cuerpo en la vida conyugal (216). Asi, el discernimiento
bioético, el mercado y el derecho deben regirse por la primacia del
bien de la persona concreta, evitando toda cosificacién.

La comprensién de la unidad de cuerpo y alma confirma que
el ser humano es alguien, y que su cuerpo —llamado a la
resurreccién—participa de la imagen de Dios; su alma, creada por
Dios e inmortal, funda la dignidad ontolégica que ninguna
circunstancia puede borrar. Esta clave ilumina la tutela de la vida
naciente y terminal, la atencién a la discapacidad y la enfermedad,
y el rechazo de toda forma de violencia, precisamente porque toca

a alguien cuya dignidad es inviolable.

Libertad, conciencia y virtud

La libertad, en la antropologia cristiana, no es indeterminacién
caprichosa ni pura ausencia de limites, sino capacidad de
autodominio ordenada a la verdad y al bien. El Catecismo la

define con precision, la libertad es el poder, radicado en la razén

141



ANGELA ALARCON-ALVEAR

y en la voluntad, de obrar o de no obrar. La libertad es en el
hombre una fuerza de crecimiento y de maduracién en la verdad
y labondad, y alcanza su perfeccién cuando estd ordenada a Dios,
nuestra bienaventuranza (CEC 1731). Esta visién estd en
consonancia con el Vaticano II, que llama a la verdadera libertad
como signo eminente de la imagen divina en el hombre y recuerda
que Dios ha querido dejar al hombre en manos de su propia
decisién para que, buscindolo y adhiriéndose libremente a El,
alcance la perfeccidon bienaventurada.

El dinamismo de la libertad no es neutral, en la medida en que
el hombre hace mis el bien, se va haciendo también m4s libre. No
hay verdadera libertad sino en el servicio del bien y de la justicia;
la eleccién del mal es un abuso de la libertad y conduce a la
esclavitud del pecado (CEC 1733). De ahi se sigue la
responsabilidad moral de los actos y la necesidad de educar la
libertad —mediante la virtud, el conocimiento del bien y la
ascesis— para acrecentar el seforio sobre los propios actos (CEC
1734-1735). Al mismo tiempo, el Catecismo advierte contra los
reduccionismos contempordneos, el ejercicio de la libertad no
implica el pretendido derecho de decir o de hacer cualquier cosa
y se ve amenazado por condiciones econdémicas, sociales y
culturales injustas.

La comprension cristiana introduce una afirmacién decisiva, la
libertad se realiza en Cristo. Para ser libres nos liberté Cristo (Ga
5, 1); donde estd el Espiritu, alli estd la libertad (2 Co 3, 17); y la

142



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

gracia de Cristo no se opone de ninguna manera a nuestra
libertad; al contrario, se acrecientan nuestra intima verdad y
nuestra seguridad (CEC 1741-1742). Por eso, lejos de anular la
libertad, la gracia la sana, la eleva y la orienta a su fin que es Dios.
En el mismo espiritu, Veritatis splendor (1993) subraya el vinculo
intrinseco entre verdad y libertad, la verdad ilumina la
inteligencia y modela la libertad del hombre.

Esta libertad se ejerce en la conciencia moral, que no es un
sentimiento privado sino el nicleo mds secreto y el sagrario del
hombre, donde resuena la ley que no se da a si mismo y cuya
obediencia constituye la dignidad humana (GS 16). Por eso, el
hombre tiene el derecho de actuar en conciencia y en libertad. No
debe ser obligado a actuar contra su conciencia ni impedido de
actuar segun ella, sobre todo en materia religiosa (CEC1782), un
derecho que el Concilio fundamenta explicitamente en la
dignidad de la persona.

Ahora bien, la conciencia debe ser formada, una conciencia
bien formada es recta y veraz. Por lo tanto, la educacién de la
conciencia es una tarea de toda la vida (CEC 1784). Pero ;con
qué luces se forma? en la formacién de la conciencia, la Palabra
de Dios es la luz de nuestro caminar. Estamos asistidos por los
dones del Espiritu Santo y guiados por la ensefianza autorizada de
la Iglesia. Asi, la libertad evita tanto el voluntarismo sin criterio
como el determinismo sin responsabilidad, y puede discernir

rectamente en situaciones complejas (CEC 1786-1789).

143



ANGELA ALARCON-ALVEAR

La educacién de la libertad acontece por la adquisicién de las
virtudes. El Catecismo define la virtud como una disposicién
habitual y firme a hacer el bien; que permite no sélo realizar actos
buenos, sino dar lo mejor de si mismo (1803). Entre las virtudes
humanas, las cardinales —prudencia, justicia, fortaleza vy
templanza— desempefnan un papel fundamental (1805); elevadas
y dinamizadas por las virtudes teologales fe, esperanza y caridad,
integran inteligencia, voluntad y afectividad, disponiendo la
libertad para el bien verdadero. En esa clave, Gaudium et spes (17)
puede sostener que la orientacién al bien se logra con el uso de la
libertad, no hay libertad madura sin virtud, ni virtud estable sin
verdad.

Asi, por tanto, la libertad es siempre libertad con y para; esto
es, libertad responsable y solidaria. Por eso la Iglesia vincula su
tutela juridica —en especial la libertad religiosa— con el
reconocimiento publico de la dignidad de cada persona y de los
limites del bien comin y el orden pidblico. De modo que la
libertad humana, iluminada por la verdad, sanada por la gracia y
educada por la virtud, es el camino histérico de la dignidad a su

plenitud en Dios.

La familia, 4mbito originario de la imagen divina

En la familia, la imagen de Dios se hace histérica. No por
romanticismo, sino por antropologia, el amor conyugal entre
varén y mujer, abierto a la vida, refleja —analégicamente— la
comunidn trinitaria y constituye “la primera forma de comunién

144



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

de personas” (CEC 2205). Por eso San Juan Pablo II ensefié que
la familia es “célula primera y vital de la sociedad” y “primera
escuela de las virtudes sociales” (1981, 42). En la casa se aprende
la gramdtica del perddn, la disciplina de la libertad y el lenguaje
del don; “se recupera el cuidado, el saludo, se rompe el primer
cerco del mortal egoismo para reconocer que vivimos junto a
otros” (Francisco, 2016, 7). En tiempos de vinculos fragiles y
soledades densas, acompanfar y fortalecer a las familias no es un
lujo moral, sino una urgencia de justicia.

Una dignidad que funda la vida comin y la amistad social

El magisterio de la Iglesia ha enriquecido esta arquitectura con
acentos que dialogan con las crisis actuales. Francisco, en Fratelli
tutti (2020), recuerda que la dignidad de los demds ha de ser
respetada en todas las circunstancias y que tal conviccién no
depende de cambios culturales (213). Desde la ecologia integral,
Laudato si’ (2015) relee la relacién con la casa comun a partir de
la centralidad de la persona, técnica y economia han de someterse
a una légica de cuidado que niega toda cosificacién. Estas
convicciones sostienen una ética de la hospitalidad y una politica
con rostro humano, capaces de integrar justicia social, proteccién

ambiental y paz como frutos del mismo reconocimiento de la

dignidad.

Dilexi te la opcién por los pobres como verificacién de la
dignidad

En continuidad y a la vez con timbre propio, el Papa Leén XIV

145



ANGELA ALARCON-ALVEAR

ha situado la igual dignidad en el corazén de su primera
exhortacién apostdlica, Dilexi te (2025). Alli afirma, “el afecto por
el Sefior se une al afecto por los pobres. No estamos en el
horizonte de la beneficencia, sino de la Revelacién; el contacto
con quien no tiene poder ni grandeza es un modo fundamental
de encuentro con el Sefor de la historia” (5-6). La denuncia de
una cultura que descarta y de élites que viven en una burbuja muy
confortable, junto con el llamado a una conversién personal e
institucional, reubica la caridad como criterio pidblico que
desautoriza cualquier sistema que produzca desigualdades
irreconciliables y cualquier discurso que justifique la indiferencia
ante el sufrimiento (11-15). No hay auténtica confesién de Cristo
sin justicia con los descartados; no hay culto verdadero sin obras

de misericordia que rompan la inercia del egoismo social.

De esta sintesis emergen consecuencias concretas. Primero, la
inviolabilidad de la vida humana desde la concepcién hasta la
muerte natural no puede relativizarse sin traicionar el principio
que la sostiene, “la vida humana es sagrada porque, desde su
origen, comporta la accién creadora de Dios y permanece para
siempre en una relacién especial con el Creador” (Juan Pablo II,
1995, 53). Segundo, la dignidad funda una libertad para el bien;
por ello la educacién —de la familia, la escuela y la vida civica—
debe formar conciencias capaces de verdad y don, mds alld de la
pura adaptacién a expectativas externas (CEC 1706). Tercero, el

bien comun exige instituciones justas que protejan a los

146



LA DIGNIDAD HUMANA DESDE LA ANTROPOLOGIA CRISTIANA

vulnerables y una cultura del encuentro que haga de la
hospitalidad un método de convivencia.

La antropologia cristiana ofrece asi una visién integral y
esperanzada en medio de las fragmentaciones contempordneas.
No reduce al ser humano a procesos bioldgicos ni a estados de
conciencia; no lo diluye en la colectividad ni lo abandona al
aislamiento narcisista. Lo comprende como alguien llamado al
amor, a la verdad y a la santidad; alguien que encuentra su verdad
en la comunién y su alegria en el don de si. Por eso defender la
vida, promover la justicia, tejer amistad social, acoger al migrante,
proteger a los ancianos, acompanar a los enfermos, combatir toda
forma de esclavitud —también la que se esconde en circuitos
legales— y custodiar la casa comun, no son agendas opcionales,
son la forma histérica del reconocimiento debido a quien, en
Cristo, se nos ha revelado como imagen del Dios invisible. En esta
clave, la dignidad humana es simultineamente don —que nadie
puede otorgar ni arrebatar— y farea —que compromete
instituciones, culturas y economias al servicio del bien de cada

persona y de todos los pueblos.

Referencias
Agustin de Hipona. (2022). Confesiones. Akal.
Benedicto XVI. (2005). Homilia de inicio del ministerio petrino.

Vaticano.

Catecismo de la Iglesia Catdlica. (1992). Editrice Vaticana.

147



ANGELA ALARCON-ALVEAR

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana.
Francisco. (2015). Laudato si’. Editrice Vaticana.

Francisco. (2016). Amoris laetitia. Editrice Vaticana.

Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana.

Juan Pablo I1. (1981). Familiaris consortio. Editrice Vaticana.
Juan Pablo II. (1993). Veritatis splendor. Editrice Vaticana.

Juan Pablo II. (1995). Evangelium vitae. Editrice Vaticana.

Leén XIV. (2025). Dilexi te. Editrice Vaticana.

Pontificio Consejo para la Familia. (2024). Dignitas infinita.

Editrice Vaticana.

148



El ser humano y su relacién con Dios

CECILIA PEREZ MORA
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

El ser humano solo puede comprenderse en relacién, pues no
es un ser cerrado en si mismo. Centrar la atencién exclusivamente
en el conocimiento propio puede derivar en un individualismo
que restringe la comprensién y la experiencia del mundo
(Nédoncelle, 1996, p. 14). Por el contrario, la persona se
constituye en el encuentro con el otro y en la apertura a Dios.
Esta afirmacién, que atraviesa la reflexién teoldgica
contempordnea, hunde sus raices en la revelacién cristiana, donde
la Trinidad se presenta como comunién de amor. Tal como indica
Ratzinger (2005):

El ser humano ha sido creado con una tendencia primaria hacia el amor, hacia
la relacién con el otro. No es un ser autdrquico, cerrado en si mismo, una isla
en la existencia, sino, por su naturaleza, es relacion. Sin esa relacién, en
ausencia de relacién, se destruirfa a si mismo. Y precisamente esta estructura
fundamental es reflejo de Dios. Porque Dios en su naturaleza también es
relacién, segin nos ensena la fe en la Trinidad. Asi pues, la relacién de la
persona es, en primer lugar, interpersonal, pero también ha sido configurada
como una relacién hacia lo Infinito, hacia la Verdad, hacia el Amor. (pp. 43-

44)

149



CECILIA PEREZ MORA

En esta dindmica relacional se juega su identidad mds
profunda, el ser imagen de un Dios que es comunién, y cuya
huella se refleja en la propia dignidad, la libertad y la apertura a la
trascendencia que configuran toda su existencia.

Estos rasgos esenciales y nicos del ser humano lo sitGan en el
lugar mds alto de la creacién. Es gracias a su autoconciencia que
puede reconocer, ante la experiencia de la muerte, el sentido y el
destino de su existencia, lo cual abre camino al razonamiento y a
la proyeccién hacia el futuro. Del mismo modo, su relacionalidad
—dimensién constitutiva de la persona— se manifiesta en tres
dmbitos fundamentales:

1. Dependencia frente a Dios, su Creador y vocacién definitiva. Fuente de
salvacién.

2. Igualdad frente al ti humano. Ya que todos los seres humanos
compartimos un mismo origen y naturaleza.

3. Superioridad frente al mundo. Entendida como responsabilidad de
administrar los bienes de la creacién en nombre del Creador.

A ello se anade la libertad, condicién necesaria que otorga al
ser humano la capacidad de autodeterminarse responsablemente
y de elegir conforme a su conciencia moral, pero también, implica
la exigencia de reconocer al otro como un ser libre y respetar su
libertad. En consecuencia, la realidad humana se despliega en el
pensar, el conocer y, sobre todo, en el estar en relacién con el otro,
donde se nutre su existencia y alcanza su plenitud.

Sin embargo, esta realidad relacional no se agota en los
vinculos visibles o histéricos, 0 a una mera conexién tedrica o
abstracta; implica una experiencia viva y profunda que transforma
la propia existencia. El ser humano porta en si mismo un anhelo

150



EL SER HUMANO Y SU RELACION CON DIOS

que lo trasciende, un deseo que ninguna realidad finita puede
colmar. Su estructura espiritual estd abierta al infinito (Sesboiié,
2000), es decir, su capacidad relacional se orienta también hacia
lo trascendente, lo que constituye parte esencial de su naturaleza
como ser consciente y espiritual, que busca comprender su
existencia a partir de la experiencia de lo divino, lo absoluto y lo
trascendente.

Lo anterior se manifiesta, ante todo, en el deseo infinito —o
indefinido— que brota de la necesidad y carece de fin, haciendo
del ser humano el tnico ser permanentemente insatisfecho. No
obstante, desde la perspectiva teoldgica, esta apertura es también
signo de su capacidad de esperanza, pues solo quien reconoce su
limite puede tender hacia lo Absoluto.

Ahora bien, esta apertura al infinito no permanece
indeterminada. En la busqueda de sentido, el ser humano
experimenta una conexién con algo mds grande, que lo despierta
al deseo del Infinito; es decir, la orientacién consciente hacia el
Absoluto, al que la teologia denomina Dios. Desde la basqueda
del sentido de su propia existencia, la persona reconoce en ese
Absoluto la respuesta a su anhelo mds profundo, el deseo de Dios,
sentido inagotable y experiencia universal que revela su
dependencia creatural respecto del principio que la origina
(Summa Contra Gentiles, 11, c. 18). De este modo, la capacidad
relacional y trascendente del ser humano lo vincula no solo con
los demds y con el mundo que lo rodea, sino también con lo
divino.

El ser humano necesité de Dios para ser y existir, y continda
necesitindolo para seguir siendo.

151



CECILIA PEREZ MORA

El ser humano, un ser trascendente

De naturaleza psicoorgdnica —espiritu y materia, dos principios
metafisicos que estdn completamente unidos, uno no es mas que
el otro, y ambos forman una unidad-, el ser humano es persona,
un sujeto capaz de disponer de su propia naturaleza y que, por
ello, vale mds que cualquier otra realidad mundana, dicho por
medio de una categoria biblica, se entiende como imagen de Dios.

El concepto de trascendencia se refiere a la cualidad de
sobrepasar los limites de lo concreto y lo finito. Ambas realidades
—la persona humana y lo trascendente— se vinculan en cuanto al
alma; siendo un ser en el mundo, el ser humano se inserta en la
realidad material como su hogar, pero al mismo tiempo la
trasciende. Asimismo, al ser un ser temporal, que va siendo y se va
haciendo (identidad) en el tiempo, el ser humano también
trasciende el acontecer, proyectindose hacia una plenitud que lo
supera.

Ahora bien, esta apertura trascendente no alude Gnicamente al
dmbito divino, sino que se hace visible en la experiencia cotidiana
y existencial que va mds alli del propio individuo. Es
precisamente en el encuentro con lo trascendente que la persona
adquiere una perspectiva mds amplia, con nuevos significados y
propdsitos, encontrando un sentido mds profundo y pleno, que
supera las limitaciones individuales. De ahi que pueda
manifestarse en multiples formas, tales como, en la vivencia
espiritual, en la creatividad, en el servicio solidario o en la apertura
a una comunién mds amplia con lo trascendente (Sellés, 2017).

152



EL SER HUMANO Y SU RELACION CON DIOS

En suma, la busqueda de trascendencia constituye una
necesidad natural del ser humano, pues define su ser. Consciente
de su finitud material, anhela superar esa limitacién, orientdndose
hacia una plenitud mds alld de lo visible y pasajero.

Ser mortal que trasciende a la muerte

La criatura humana forma parte del mundo; no obstante, vale
mds que cualquier otra realidad mundana, pues por el alma
trasciende el mundo. Es un ser temporal que, gracias al alma,
trasciende el tiempo, y, por la misma, es un ser mortal que
trasciende la muerte.

El alma —principio vital, activo y esencial que organiza y
vivifica la materia— es lo que reconoce al humano como un ser
vivo. No se trata de un cuerpo al que se le anade un alma, sino de
un determinado tipo de cuerpo, un cuerpo animado; en efecto, el
alma es la forma del cuerpo (Concilio de Vienne). En otras
palabras, sin alma no hay cuerpo.

Capaz de mantener un didlogo salvifico con Dios, el ser
humano puede escucharle y responderle. A partir de esta relacién,
la teologfa afirma que la muerte no constituye su destino final,
pues Dios lo cred para la vida. En este horizonte, se reconocen
dos categorias que iluminan el destino humano mds alld de la
muerte, hablamos de la inmortalidad y la resurreccién. Ambas
surgen, en la busqueda del sentido de la vida, como expresiones
de la esperanza teologal o respuesta religiosa, desarrollindose en
dos dimensiones estrechamente afines, lo espiritual y lo religioso.

153



CECILIA PEREZ MORA

A menudo se confunde la espiritualidad de una persona con la
religién que profesa. Sin embargo, la dimensién espiritual brota
de la esencia humana, el alma, donde reside un deseo de Dios
inscrito en el corazén, un anhelo que Dios mismo no deja de
suscitar. La religién, en cambio, es posterior, pues se configura
como una respuesta histérica y comunitaria a esa raiz espiritual.
Asi, la dimensién religiosa es constitutiva del ser humano, en
cuanto lo orienta, por naturaleza, al reconocimiento y adoracién
de Dios. Como fenémeno humano de reciprocidad y comunién
interpersonal, la religién responde a la bisqueda del sentido de la
vida mediante un conjunto de creencias, normas de
comportamiento (ética) y tradiciones, a través de las cuales se
establece una relacién (comunitaria) con la divinidad (o las
divinidades). De este modo, la religion es una referencia originaria
y trascendental del ser humano al fundamento de su existencia.

Como ser mortal que trasciende la muerte, la concepcién
religiosa sobre el destino de la criatura plantea, como se ha
sefialado, la inmortalidad y la resurreccién. En cuanto a esta
tltima, la muerte representa el fin del ser humano en su totalidad.
No obstante, y a pesar de ello, Dios promete un futuro de vida
nueva, que solo puede concebirse como resurreccion, es decir,
recobrar la vida en plenitud. Esta promesa no se refiere
Gnicamente al alma, sino también a la corporeidad, como victoria
total sobre la muerte.

Asi, cuando la antropologia cristiana habla de inmortalidad,
precisa que, como don preternatural, era la virtud por la cual
Addn y Eva no morirfan, ni fisica ni espiritualmente. El libro del
Génesis relata que el ser humano fue creado por Dios a su imagen

154



EL SER HUMANO Y SU RELACION CON DIOS

y semejanza, con un destino de eternidad (Gn 2, 7); pero, a causa
del pecado, perdié ese don. Aun asi, la fe cristiana sostiene que el
alma no muere, a pesar de la corrupcién del cuerpo.

Con el acontecimiento de la Pasién, Muerte y Resurreccién de
Jests —el nuevo Addn, el hombre en plenitud—, los creyentes
esperan la resurreccion de los muertos como signo de fe. El alma
inmortal, no perece al separarse del cuerpo en la muerte, sino que
se reunird nuevamente con el cuerpo en la resurreccién final,
consumando asi la promesa divina.

Jestis, modelo de humanidad

Dios no es absurdo, es misterio. El misterio no es irracional,
sino sobreabundancia de sentido, de significado y de verdad. En
su bondad y amor infinito, el Creador ha ofrecido una nueva
oportunidad a su criatura —a pesar de su desobediencia—, morir y
resucitar para estar junto a El en la vida eterna. Este designio
salvifico se manifiesta progresivamente en la historia del pueblo
elegido —antigua alianza— y culmina en la humillacién del Hijo
unigénito, en quien se inaugura la nueva y eterna alianza.

Dios ha llevado a cabo la salvacién del mundo mediante un
modo que desconcierta tanto a la ley judia como a la sabiduria
griega, “los judios exigen signos, los griegos buscan sabidurfa;
pero nosotros predicamos a Cristo crucificado: escindalo para los
judios, necedad para los gentiles” (1Co 1, 22-23). La cruz, que
para la razén humana puede parecer contradiccién o fracaso, es
en realidad el acontecimiento salvifico por excelencia. En ella, se
revela una sabiduria nueva, la de Dios, cuya légica solo puede ser

155



CECILIA PEREZ MORA

comprendida desde la fe, pues en el sufrimiento y la entrega de
Cristo se manifiesta el amor redentor que vence al pecado y a la
muerte.

Como tunica criatura capaz de Dios, el ser humano tiene una
vocacion clara y definitiva, que es volver a la Trinidad. El mismo
Dios que nos crea, sostiene y mantiene en la existencia, quiere que
volvamos a El por medio de la muerte, la cual se transforma por
Cristo en camino que nos conduce a la vida eterna. Pero este
retorno no ocurre sin antes establecer una relacién de amor y
paternidad mediante Jesucristo, que nos introduce en la filiacién
divina, es decir, en la familiaridad con el Padre que se manifiesta
en el Hijo y nos hace hijos en el Hijo.

En consecuencia, la criatura humana es capaz de dar respuesta
al Tt divino que se manifiesta, ya que, al ser imagen de Dios —en
cuanto capaz de conocer y amar—, posee una dignidad inviolable,
a pesar de que su naturaleza esté debilitada por el pecado (GS 12).
Esta imagen divina alcanza su plena comprensién con la venida
del Hijo, Jesus, el hombre en plenitud y, al mismo tiempo, la
imagen visible del Dios invisible.

El ser humano se conoce mejor a la luz de Cristo

La semejanza con Dios es plenitud de vida e imagen restaurada
por Cristo. Addn fue solo un esbozo de la plena realizacién
humana (Rm 5, 14); lleva consigo las huellas del pecado y la
muerte. En cambio, Cristo es fuente de vida verdadera, nos revela
la divinidad y nos hace libres, mostrando que El es el camino hacia
la perfeccién.

156



EL SER HUMANO Y SU RELACION CON DIOS

Cristo ha revelado cémo es Dios, “quien me ha visto a mi, ha
visto al Padre” (Jn 14, 8-11). Por El conocemos a Dios como
Trinidad: Padre, Hijo y Espiritu Santo. Y, gracias a ese amor
misericordioso que actiia en y por medio del Hijo, la imagen
deformada por el pecado nos es restaurada en El, especialmente
mediante el bautismo, que nos introduce en la filiacién adoptiva,
liberdndonos del pecado y la condenacién (Rm 8).

Al encarnarse y redimirnos, Jesucristo no solo rehizo la imagen
desfigurada por el pecado, sino que nos otorgd dones para
embellecerla. Por El somos hijos en el Hijo, convocados por Dios
para conocerle, amarle y, finalmente, vivir con El.

Es la accién redentora de Cristo la que ha destruido el pecado
y la muerte heredados de Addn. Como afirma San Ireneo de Lyon
(2018) sobre Ciristo, “se encarnd y se hizo hombre, recapitulé en
si mismo la larga linea de la raza humana entera y nos concedié
en compendio nuestra salvacién (in compedio nobis salutem
praestans), de manera que lo que perdimos en Addn, es decir, el
ser a imagen y semejanza de Dios, esto mismo lo recibiéramos en
Jesucristo” (p. 421). Por ello, el cristianismo ve en Jests la luz de
la esperanza, una nueva realidad ofrecida a toda la humanidad,
donde cada hombre y mujer es llamado a la comunién con el Dios
trinitario, hacia quien est4 orientado por su semejanza con El. En
Cristo somos acogidos como hijos de Dios, participamos de la
naturaleza divina y recibimos la promesa de la vida eterna.

Tengamos en cuenta que, la imagen y semejanza con Dios, ya
presente en el Antiguo Testamento, va a expresar:

1. El dominio sobre la tierra: como reflejo de la autoridad conferida por
Dios.

157



CECILIA PEREZ MORA

2. La distincién: el ser humano es imagen de Dios, no es Dios.

3. La semejanza: entendida como un parecido con Dios que se expresa en la
capacidad de trascendencia e inmanencia.

Entonces, la imagen implica reflejar el modelo. Somos imagen
en la comunién, pues Dios es comunidn, y estamos llamados a la
comunién plena como hijos suyos. Cristo es la imagen perfecta
de Dios (Col 1,15), ya que hace visible al Padre. Asi, el cristiano,
asu vez, es llamado a reproducir la imagen del Hijo, pues es Cristo
quien restituye la imagen deteriorada, ilumina nuestra dignidad y
permite que esta sea retocada por el bautismo, y perfeccionada dia
a dia, hasta alcanzar la plenitud en la Parusia.

El amor, camino privilegiado de acceso a lo divino

La persona humana no existe como un ser aislado o
autosuficiente, sino que su esencia consiste en ser relacién:

y no decimos que una persona tiene relaciones, sino que es relacién. No cabe
duda de que la persona es un ser incompleto, pero que posee las bases de su
propia subsistencia y de su autonomfa, y se desarrolla y realiza multiplicando
sus relaciones con otras personas (Vizquez Borau, 2013, p. 9)

La identidad personal, entonces, se configura y plenifica en el
vinculo con los otros y, en ultima instancia, en la relacién con
Dios, de quien proviene su existencia. Asi, la relacionalidad no es
algo afiadido, sino el fundamento mismo del ser persona, “pero al
no existir por Nosotros mismos, sino por Otro, no somos relacién
de nosotros mismos con nosotros mismos, sino que somos,
esencialmente, relacién con respecto a Dios” (Vdzquez Borau,

2013, p. 9).

158



EL SER HUMANO Y SU RELACION CON DIOS

En resumidas cuentas, la relacién entre Dios y el ser humano
se basa en una dindmica de reciprocidad. Dios no permanece
distante ni ajeno a la realidad, sino que se hace presente en el
mundo y en la vida de cada persona, entablando con ella un
vinculo {ntimo y personal en un contexto de amor (didlogo). Este
amor constituye el camino privilegiado de apertura a lo divino —
o via de acceso a lo trascendente— y de encuentro con el otro,
proporcionando un sentido de plenitud y de conexién con una
realidad mds amplia, ya que nos abrimos a la dimensién divina y
nos convertimos en participantes activos de la realidad
trascendente (Nédoncelle, 1996).

La persona, en lo mds profundo de su conciencia, puede
experimentar esta presencia mediante una forma de conocimiento
intuitivo que le permite acceder a la verdad y al sentido tltimo de
la existencia. Dicha capacidad, inscrita en su naturaleza espiritual,
hace posible la relacién tanto entre los seres humanos como entre
la persona y Dios. Por ello, el encuentro con Dios no es solo un
acto de fe, sino también un acto de conocimiento y experiencia
interior, donde amor y verdad convergen en la busqueda del
Absoluto, ya que, en definitiva, el ser humano, por naturaleza,
estd abierto y orientado hacia lo trascendente, superando los
confines materiales en busca de una conexién profunda con una
realidad mids alld de si mismo.

La reflexién sobre el ser humano y su relacién con Dios
permite reconocer que la identidad humana se configura en el
encuentro con los otros y en la apertura a lo trascendente, donde
se revela su vocacion al amor y a la comunién. Esta relacionalidad,

159



CECILIA PEREZ MORA

inscrita en su naturaleza espiritual, orienta al ser humano hacia el
Absoluto y le permite trascender los limites de lo finito.

Por ello, la bisqueda de sentido y plenitud expresa el anhelo
de Dios. Y es en Cristo, modelo perfecto de humanidad, donde
se restaura en cada persona la imagen de Dios, venciendo el
pecado y la muerte, y abriendo al ser humano al horizonte de la
vida eterna. Asi, el amor se presenta como la via privilegiada de
acceso a lo divino y de encuentro con el otro, fuente de plenitud,
conocimiento y comunién con la realidad trascendente.

Referencias
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024). Dignitas Infinita.
Editrice Vaticana.

Ireneo de Lyon. (2018). Obras escogidas. Clie.
Nédoncelle, M. (1966). Love and the person. Sheed and Ward.
Nédoncelle, M. (1996). La reciprocidad de las conciencias.

Caparrén Editores.

Ratzinger, ]. (2005). Dios y el mundo. Random House
Mondadori.

Ruiz de la Pena, J. (1988). Imagen de Dios. Sal Terrae.
Sesboiié, B. (2000). Creer. San Pablo.

Sellés, J. (2017). La antropologia trascendental de Maurice
Nédoncelle. Apeiron.

Vizquez Borau, J. (2013). La relacién interpersonal en Maurice
Nédoncelle. Emmanuel Mounier.

160



La dimensién espiritual del ser humano

VICTOR ALVAREZ TAPIA
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

El anhelo profundo del corazén humano

Desde las mds antiguas manifestaciones culturales de la
historia, el ser humano se ha formulado interrogantes radicales
que exceden el dmbito de lo meramente material, revelando asi su
apertura constitutiva hacia lo trascendente y su busqueda
incesante de sentido: ;tiene un propésito la vida?, ;Quién es el
creador de todo?, ;qué hay mds alld de la muerte? Estas cuestiones
u otras no surgen de una simple curiosidad intelectual, sino que
emergen desde las profundidades mds intimas de nuestro ser.
Como expresa el salmista: “Como busca la cierva corrientes de
agua, asi mi alma te busca a ti, Dios mio” (Sal 42, 2). Esta
busqueda revela y demuestra que la dimensién espiritual
constituye un elemento esencial y fundamental de la persona
humana.

Los tedlogos, especialmente Origenes y Santo Tomds de
Aquino, asi como otros han identificado esta inquietud existencial
como el desiderium naturale (deseo natural de ver a Dios), ese

161



VICTOR ALVAREZ TAPIA

anhelo natural hacia Dios que caracteriza al corazén humano,
donde cada persona afronta esa tarea inevitable de encontrar
significado a su propia existencia, y en este proceso descubre una
verdad fundamental, que es darse cuenta que posee una naturaleza
intrinsecamente abierta hacia la trascendencia, hacia lo que
algunos han denominado el Zozalmente Otro, como lo expresa la
Palabra de Dios: “en Fl vivimos, nos movemos y existimos” (Hch
17, 28).

La tradicién cristiana interpreta esta apertura como una
capacidad innata para lo infinito. El Magisterio ensefia con

claridad:

A la persona humana pertenece la apertura a la trascendencia: el hombre
estd abierto al infinito y a todos los seres creados. Estd abierto sobre todo
al infinito, es decir a Dios, porque con su inteligencia y su voluntad se eleva
por encima de todo lo creado y de sf mismo, se hace independiente de las
criaturas, es libre frente a todas las cosas creadas y se dirige hacia la verdad
y el bien absolutos. Estd abierto también hacia el otro, a los demds hombres
y al mundo, porque sélo en cuanto se comprende en referencia a
un ti puede deciryo. La persona estd abierta a la totalidad del ser, al
horizonte ilimitado del ser. Tiene en si la capacidad de trascender los
objetos particulares que conoce, gracias a su apertura al ser sin fronteras.
(Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia, 130).

La Iglesia, al examinar los signos de los tiempos e interpretarlos
bajo la luz del Evangelio, procura dar respuesta a estos
interrogantes perennes del ser humano acerca del sentido de la
vida presente y futura, asi como sobre la relacién entre ambas (GS
4). Este texto aborda la dimensién espiritual del ser humano desde
la fe cristiana, no como un conjunto de doctrinas rigidas, sino
como un itinerario de encuentro con Aquel que constituye la

162



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

respuesta ultima y definitiva, con Jesucristo que es: “El camino, la

verdad y la vida” (Jn 14, 6).

El ser humano. Creatura dotada de dignidad y llamada a la
trascendencia

Para profundizar en la comprensién de la espiritualidad
cristiana, resulta indispensable partir de la concepcién del ser
humano. No se trata de un individuo extraviado en la inmensidad
del cosmos, sino de una criatura amada, dotada de una dignidad
inherente y de una vocacién trascendente.

El cimiento de la dignidad humana radica en haber sido creado
“a imagen de Dios” (Gn 1, 27). Esta verdad revelada, que tiene
sus raices en el libro del Génesis, y conlleva consecuencias
antropolégicas de gran profundidad. El Catecismo de la Iglesia
Catdlica lo formula de manera precisa, “al haber sido creado a
imagen de Dios, el ser humano posee la dignidad de persona; no
es meramente algo, sino alguien. Tiene la capacidad de conocerse,
de poscerse y de entregarse libremente, asi como de entrar en
comunidn con otras personas’ (CEC 357).

Esta dignidad no constituye una conquista personal, sino un
regalo primordial. Sin embargo, su significado pleno se nos
manifiesta en Cristo. Como proclamé el Concilio Vaticano I1, “en
realidad, el misterio del hombre sélo se esclarece en el misterio del
Verbo encarnado” (GS 22). En Jesucristo, el hombre perfecto, la
humanidad descubre la grandeza de su vocacién y el sentido
auténtico de su existencia.

La enciclica Redemptor hominis de Juan Pablo II profundiza

163



VICTOR ALVAREZ TAPIA

esta perspectiva, “el hombre que quiere comprenderse hasta el
fondo a si mismo —no solamente segtin criterios y medidas del
propio ser inmediatos, parciales, a veces superficiales e incluso
aparentes— debe, con su inquietud, incertidumbre e incluso con
su debilidad y pecaminosidad, con su vida y con su muerte,
acercarse a Cristo. Debe, por decirlo asi, entrar en El con todo su
ser, debe apropiarse y asimilar toda la realidad de la Encarnacién
y de la Redencién para encontrarse a si mismo” (RH 10).

El ser humano como ser en bisqueda. El deseo natural de Dios

La apertura hacia la trascendencia se expresa en el corazén
humano como un anhelo innato de Dios. Esta busqueda
constituye algo tan esencial que, aunque la persona pueda
olvidarla o incluso negarla, la llamada divina permanece. El
salmista lo expresa, “Digo para mis adentros: “Busca su rostro”.
Si, Yahvé, tu rostro busco, no me ocultes tu rostro.” (Sal 27, 8-9).
El Catecismo nos recuerda esta dindmica de bisqueda.

“Alégrense los que buscan al Senor” (Sal 105, 3). Si el hombre puede olvidar o
rechazar a Dios, Dios no cesa de llamar a todo hombre a buscarle para que viva
y encuentre la dicha. Pero esta bisqueda exige del hombre todo el esfuerzo de
su inteligencia, la rectitud de su voluntad, un corazén recro, y también el
testimonio de otros que le ensefien a buscar a Dios. (CEC, 30)

Esta sed de infinito constituye el motor de la vida espiritual.
Representa el reconocimiento de que nuestra existencia no se
limita a lo material ni a lo inmediato, sino que aspira a una
comunién mds profunda y una plenitud que tinicamente puede
hallarse en su Fuente originaria. Cristo lo promete, “si alguno
tiene sed, que venga a mi y beba” (Jn 7, 37).

164



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

San Agustin expresé esta realidad con palabras que siguen
resonando hasta el dia de hoy, “nos hiciste, Senor, para t, y
nuestro corazén estd inquieto hasta que descanse en ti
(Confesiones I, 1, 1). Como ensefa también Dei Verbum, “Dios,
credndolo todo y conservindolo por su Verbo, da a los hombres
testimonio perenne de si en las cosas creadas, y, queriendo abrir el
camino de la salvacién sobrenatural, se manifestd, ademds,
personalmente a nuestros primeros padres ya desde el principio.”
(DV 3). San Pablo confirma esta verdad, “Porque lo invisible de
Dios, desde la creacién del mundo, se deja ver a la inteligencia a
través de sus obras.” (Rom 1, 20).

Jesucristo, plenitud de la revelacién y respuesta al anhelo
humano

La fe cristiana proclama que Jesucristo constituye la respuesta
definitiva a las preguntas fundamentales del ser humano. No es
simplemente un maestro de sabiduria o un profeta entre muchos
otros; representa la revelaciéon completa de Dios y, al mismo
tiempo, la revelacién plena de aquello que el ser humano estd
destinado a ser. “La importancia tnica e insustituible de Cristo
para nosotros, para la humanidad, consiste en que Cristo es el
Camino, la Verdad y la Vida. Si no conocemos a Dios en Cristo y
con Cristo, toda la realidad se convierte en un enigma
indescifrable; no hay camino y, al no haber camino, no hay vida
ni verdad” (DA 22). El mismo declara: “Yo soy la luz del mundo;
el que me sigue no caminard en tinieblas, sino que tendrd la luz
delavida” (Jn 8, 12).

Por esta razén, la misién fundamental de la Iglesia no consiste

165



VICTOR ALVAREZ TAPIA

en transmitir una doctrina o un sistema moral, sino en anunciar
a una Persona. Como afirma el Catecismo, “la transmisién de la
fe cristiana es ante todo el anuncio de Jesucristo para conducir a
la fe en El. Desde el principio, los primeros discipulos ardieron en
deseos de anunciar a Cristo: “No podemos nosotros dejar de
hablar de lo que hemos visto y oido” (Hch 4, 20). Y ellos mismos
invitan a los hombres de todos los tiempos a entrar en la alegria
de su comunién con Cristo” (CEC, 425). El apéstol Felipe lo
experimentd asi, “Felipe se encuentra con Natanael y le dice: “Ese
del que escribié Moisés en la Ley, y también los profetas, lo hemos
encontrado: Jests el hijo de José, el de Nazaret” (Jn 1, 45).

La enciclica Fides et ratio subraya esta centralidad,

“]esucristo es el camino, la verdad y la vida” (Jn 14, 6). Entre los diversos
servicios que la Iglesia ha de ofrecer a la humanidad, hay uno del cual es
responsable de un modo muy particular, la diaconia de la verdad. Por una
parte, esta mision hace a la comunidad creyente participe del esfuerzo comin
que la humanidad lleva a cabo para alcanzar la verdad; y por otra, la obliga a
responsabilizarse del anuncio de las certezas adquiridas, incluso desde la
conciencia de que toda verdad alcanzada es s6lo una etapa hacia aquella verdad
total que se manifestard en la revelacién tltima de Dios” (FR, 2).

En el encuentro con Ciristo, el anhelo humano de verdad, amor
y vida encuentra su cumplimiento pleno. Como dice San Juan,
“En esto se manifest6 el amor que Dios nos tiene; en que Dios
envié al mundo a su Hijo tnico para que vivamos por medio de

él.” (1Jn 4, 9).

Las dimensiones del hecho religioso
Las religiones, asi como las tradiciones de los pueblos
originarios, tienen una estructura comun que se fundamenta en

166



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

tres dimensiones que estdn unidas: el mito, el rito y el ethos. Estos
aspectos se entrelazan formando una unidad coherente que
intenta responder a las preguntas mds hondas sobre el sentido de
la vida y de su tradicién.

El mito: son los relatos sagrados que una comunidad considera verdaderos y
fundamentales. Entendidos no como algo ficticio, sino como narraciones que
iluminan el origen, la identidad y el destino de la existencia. Como sefialaba
Mircea Eliade, el mito habla de lo que sucedié en ¢/ principio, en aquel tiempo
fundante donde todo comenzd.

El rito: es la manera en que esas narraciones se hacen presentes de nuevo, a
través de gestos, simbolos y celebraciones. No se trata de una simple
escenificacién ni de un recuerdo distante, sino de una verdadera participacién
en lo sagrado. Como sefialaba Mircea Eliade, el rito introduce a la comunidad
en el tiempo sagrado, permitiendo que el mito vuelva a hacerse actual.

El ethos: hace referencia al modo de vivir, a los valores y principios que nacen
de la experiencia de la comunidad y de la fe. Es la forma concreta en que la
religién se traduce en la vida de cada dia. No consiste en normas impuestas
desde fuera, sino en una coherencia interior que brota del encuentro con la
divinidad y de la transformacién que ese encuentro provoca.

Estas tres dimensiones no pueden entenderse por separado sin
empobrecer la experiencia religiosa. Un mito sin rito se convierte
en teorfa sin vida; un rito sin ethos se queda en un formalismo
vacio; un ethos sin raices miticas y rituales corre el riesgo de
convertirse en mero moralismo.

Comprender una tradicién religiosa exige atender a estas tres
dimensiones en conjunto. Preguntarse cudles son sus relatos
sagrados, de qué manera los celebra ritualmente y qué estilo de
vida propone es la via para penetrar en la profundidad de su
experiencia de fe.

167



VICTOR ALVAREZ TAPIA

Algunas expresiones de la espiritualidad

Este deseo innato de Dios, enraizado en nuestra creacién como
imagen de Dios, no permanece como un anhelo abstracto; busca
manifestarse en pricticas y actitudes concretas que orientan todo
nuestro ser hacia su Creador. La fe cristiana propone diversos
caminos que, lejos de excluirse mutuamente, se entrelazan para
conducir al encuentro con Dios.

La oracion y Ia liturgia

La oracién constituye el nticleo de la vida espiritual, siendo una
necesidad vital. Se define como la elevacién del alma hacia Dios,
una expresién de nuestra adoracién que se manifiesta mediante la
alabanza, la accién de gracias, la intercesién y la stplica. En este
didlogo intimo, el creyente cultiva su relacién con Dios y
encuentra la fortaleza para vivir conforme a su voluntad. Cristo
nos ensefia, “El les dijo: “Cuando oren, digan: Padre, santificado
sea tu Nombre, venga tu Reino...” (Lc 11, 2).

Por su parte, “de la Liturgia, sobre todo de la Eucaristia, mana
hacia nosotros la gracia como de su fuente y se obtiene con la
mdxima eficacia aquella santificacién de los hombres en Cristo y
aquella glorificacién de Dios, a la cual las demds obras de la Iglesia
tienden como a su fin” (SC 10). En las celebraciones littrgicas, la
oracién personal se une a la oracién de toda la comunidad,
participando de manera consciente y activa en el misterio de la
salvacién que se hace presente. Siendo la Eucaristia instituida por
Cristo, “Hagan esto en conmemoracién mia’ (Lc 22, 19) la
oracién por excelencia.

168



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

La misién de la Iglesia continda la de Cristo:

Como el Padre me envié, también yo los envio” (Jn 20, 21). Por tanto, la
Iglesia recibe la fuerza espiritual necesaria para cumplir su misién perpetuando
en la Eucaristia el sacrificio de la Cruz y comulgando el cuerpo y la sangre de
Ciristo. Asi, la Eucaristia es la fuente y, al mismo tiempo, la cumbre de toda la
evangelizacién, puesto que su objetivo es la comunién de los hombres con

Cristo y, en El, con el Padre y con el Espiritu Santo. (EE 22)

El camino de la belleza

La belleza constituye una via privilegiada para el encuentro con
lo trascendente, una respuesta sensible a la sed de infinito. El
esplendor de la creacién, la genialidad del arte y la solemnidad de
la liturgia poseen la capacidad de tocar el corazén humano de una
manera que la sola razén no puede alcanzar. Como afirma el Papa
Francisco, “la comunidad evangelizadora gozosa siempre sabe
festejar. Celebra y festeja cada pequena victoria, cada paso
adelante en la evangelizacién. La evangelizacién gozosa se vuelve
belleza en la liturgia en medio de la exigencia diaria de extender
el bien. La Iglesia evangeliza y se evangeliza a si misma con la
belleza de la liturgia, la cual también es celebracién de la actividad
evangelizadora y fuente de un renovado impulso donativo.” (EG
24), pues en ella la fe se celebra y se expresa mediante signos que
elevan el espiritu.

El lenguaje simbdlico de la belleza tiene el poder de abrir el
corazén humano “hacia la fascinacién del misterio y el absoluto”
(La via de la belleza, 2.1). Ya sea mediante un cdntico, una obra
de arte sacro o la majestuosidad de la naturaleza, la belleza nos
saca de nosotros mismos y nos orienta hacia el Creador de todo

169



VICTOR ALVAREZ TAPIA

lo bueno y lo bello. El salmista lo expresa: “Una cosa pido al
Sefior, eso buscaré: habitar en la casa del Sefior todos los dias de
mi vida, para gozar de la dulzura del Sefior y contemplar su
santuario” (Sal 27, 4).

Benedicto XVI, en su encuentro con artistas en la Capilla
Sixtina (2009), expres6: “este mundo en que vivimos tiene
necesidad de la belleza para no caer en la desesperanza. La belleza,
como la verdad, es lo que pone la alegria en el corazén de los
hombres; es el fruto precioso que resiste a la usura del tiempo, que
une las generaciones y las hace comunicarse en la admiracién”.
San Pablo, ademds, nos recuerda: “por lo demds, hermanos, todo
cuanto hay de verdadero, de noble, de justo, de puro, de amable,
de honorable, todo cuanto sea virtud y cosa digna de elogio, todo
eso ténganlo en cuenta” (Flp 4,8).

El testimonio del amor

El amor al préjimo representa una de las manifestaciones mds
auténticas de la vida espiritual, donde la basqueda de Dios se
encarna en el servicio del hermano. Para el cristianismo, el servicio
a los demds, especialmente a los mds pobres y necesitados, no
constituye una mera accién social, sino el “mejor testimonio del
Dios en quien creemos” (DCE 31c). La fe nos impulsa a
reconocer a Cristo en cada hermano abandonado o excluido,
convirtiendo esta conviccién en una motivacién fundamental
para la accién (FT 85). Cristo nos dice: “En verdad les digo que
cuanto hicieron a unos de estos hermanos mios mds pequenos, a
mi me lo hicieron” (Mt 25, 40).

Por esta razdn, la opcién por los pobres es, para la Iglesia, “una

170



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

categoria teolégica antes que cultural, socioldgica, politica o
filoséfica. Dios les otorga “su primera misericordia. Esta
preferencia divina tiene consecuencias en la vida de fe de todos
los cristianos, llamados a tener “los mismos sentimientos de
Jesucristo” (Flp 2, 5). Se fundamenta en la fe en un Dios que se
hizo pobre por nosotros para enriquecernos con su pobreza.
Como dice San Pablo: “Pues conocen la generosidad de nuestro
Sefior Jesucristo, el cual, siendo rico, por ustedes se hizo pobre a
fin de que se enriquecieran con su pobreza” (2Cor 8, 9). En el
amor concreto y servicial, la fe se hace creible y la espiritualidad
se encarna en la historia.

La enciclica Caritas in veritate de Benedicto XVI profundiza:
“la caridad es la via maestra de la doctrina social de la Iglesia.
Todas las responsabilidades y compromisos trazados por esta
doctrina provienen de la caridad que, segin la ensenanza de Jests,
es la sintesis de toda la Ley (CV 2). Jests mismo resume: “les doy
un mandamiento nuevo: que se amen los unos a los otros. Que,
como yo os he amado, asi os améis también vosotros los unos a

los otros” (Jn 13, 34).

El aporte del desarrollo de la espiritualidad cristiana

La experiencia espiritual abre un camino para construir un
horizonte vital en medio de la bisqueda de sentido que atraviesa
la vida de toda persona. El cristianismo anuncia que Jesucristo es
la imagen visible del Dios invisible y recoge la afirmacién del
evangelio de Juan donde se dice que quien lo ha visto a él ha visto
al Padre, de modo que su existencia se presenta como la plenitud
de lo humano. Desde esta conviccidn, la propia biografia deja de

171



VICTOR ALVAREZ TAPIA

entenderse como una suma de hechos aislados y puede
interpretarse como una historia habitada y acompafada, en la que
es posible resistir al sinsentido y a la desesperanza. La luz de Ciristo
permite releer las alegrias y las heridas de la vida como lugares en
los que Dios puede hablar, consolar, corregir y renovar, abriendo
perspectivas alli donde solo parecia haber cansancio o confusién.

Esta misma espiritualidad se traduce en una forma concreta de
vivir la ética y la caridad. No se queda en sentimientos vagos ni
en deseos genéricos de ser buenas personas, sino que inspira una
responsabilidad real frente a los demds y empuja a enfrentar la
injusticia y la desigualdad mediante gestos y decisiones concretas.
La vida cristiana, cuando se toma en serio, alienta un estilo de
existencia profético y contemplativo a la vez, capaz de disfrutar
intensamente de lo esencial sin quedar atrapado en el
consumismo ni en la busqueda compulsiva de novedades. En este
horizonte, reconocer la llamada de Dios a transformar las
dindmicas sociales se vuelve parte del propio camino espiritual y
no un anadido opcional, de manera que el ejercicio de la caridad
se convierte en un espacio donde el creyente madura, se purifica
interiormente y avanza en el camino de la santidad.

La espiritualidad, ademds, no se limita a la esfera interior ni a
las relaciones entre personas, sino que se experimenta también en
la manera de situarse ante toda la creacién. La conciencia de que
todo estd conectado lleva a percibir el mundo creado como un
dmbito de comunién y responsabilidad, y no solamente como un
conjunto de recursos disponibles para el uso humano. Desde aqui
surge la invitacién a cultivar una espiritualidad de solidaridad
global que una el cuidado de la naturaleza con el compromiso

172



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

social y la bisqueda de justicia. El modo en que se trata la tierra,
los animales, los bienes naturales y las generaciones futuras se
vincula con la paz interior de cada persona, de manera que la
ecologia exterior y la ecologia del corazén se sostienen
mutuamente y se enriquecen.

Finalmente, una espiritualidad auténtica supone acoger el
amor de Dios y responder con adoracién confiada, reconociendo
su infinita grandeza y al mismo tiempo su cercania. El ser
humano, creado por Dios y destinado a El, se orienta de manera
profunda hacia la verdad, el bien y la belleza, y esta orientacién se
expresa en la oracién, la meditacién y el ejercicio de las virtudes
teologales de fe, esperanza y caridad, que disponen a participar de
la vida divina. Sin embargo, el deseo de trascendencia que marca
la espiritualidad cristiana no es exclusivo de ella, sino que aparece,
con formas diversas, en el corazén de toda cultura y religién. Por
eso, vivir la propia fe en un mundo plural exige una actitud de
didlogo sincero y respeto profundo hacia quienes tienen otras
creencias o no se reconocen creyentes, de modo que la firmeza en
la fe no se oponga a la apertura, sino que la sostenga y la purifique.

El Didlogo con otras bisquedas de trascendencia

La Iglesia Catélica contempla con respeto las religiones no
cristianas, reconociendo que en ellas pueden encontrarse
elementos de verdad y santidad. Sostiene que quienes, “sin culpa
suya no conocen el Evangelio de Cristo y su Iglesia, pero buscan
a Dios con sincero corazén e intentan en su vida, con la ayuda de
la gracia, hacer la voluntad de Dios, conocida a través de lo que

173



VICTOR ALVAREZ TAPIA

les dice su conciencia, pueden conseguir la salvacién eterna’
(CEC 847). Esta perspectiva permite un didlogo genuino, que
valora las semillas de verdad presentes en otras tradiciones como
una preparacion evangélica. San Pablo, predicando en Atenas,
reconoce: “al pasar y contemplar sus monumentos sagrados, he
encontrado también un altar en el que estaba grabada esta
inscripcién: “Al Dios desconocido” Pues bien, lo que adoran sin
conocer, eso les vengo a anunciar” (Hch 17, 23).

La declaracién Nostra aetate del Concilio Vaticano Il establece:

La Iglesia catdlica no rechaza nada de lo que en estas religiones hay de santo y
verdadero. Considera con sincero respeto los modos de obrar y de vivir, los
preceptos y doctrinas que, por mds que discrepen en mucho de lo que ella
profesa y ensefia, no pocas veces reflejan un destello de aquella Verdad que
ilumina a todos los hombres. (NA 2).

El fundamento del respeto. La dignidad y la libertad religiosa

El respeto mutuo no se basa en el relativismo, sino en el
reconocimiento de la dignidad inalienable de toda persona
humana, que incluye el derecho fundamental a la libertad
religiosa. El Concilio Vaticano II lo establecié como un principio
irrenunciable:

en materia religiosa, ni se obligue a nadie a obrar contra su conciencia, ni se le
impida que actiie conforme a ella en privado y en publico, sélo o asociado con
otros, dentro de los limites debidos. Declara, ademds, que el derecho a la
libertad religiosa estd realmente fundado en la dignidad misma de la persona
humana, tal como se la conoce por la palabra revelada de Dios y por la misma
razén natural. (DH 2)

Desde esta perspectiva, la violencia resulta radicalmente
incompatible con la fe, pues “no encuentra fundamento en las

174



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

convicciones religiosas fundamentales sino en sus deformaciones”
(FT 282). El respeto a la conciencia ajena constituye una
exigencia intrinseca del amor. Cristo mismo respeta la libertad del
joven rico: “Jests, mirdndole, le amé, y le dijo: Una cosa te falta:
anda, vende todo lo que tienes, y dalo a los pobres, y tendrés
tesoro en el cielo; y ven, sigueme” (Mc 10, 21). Cuando el joven
se va triste, Jesus respeta su libertad.

Juan Pablo II, en Redemptoris missio, precisa: “La Iglesia
propone, no impone nada: respeta las personas y las culturas, y se
detiene ante el sagrario de la conciencia.” (RM 39).

la misién evangelizadora de la Iglesia.

La misién del cristiano consiste en proponer, no en imponer.
Existe una diferencia crucial entre la evangelizacién y el
proselitismo. La primera nace del amor y la alegria de compartir
un don recibido, mientras que el segundo constituye una
imposicién que no respeta la libertad del otro. El testimonio
cristiano se rige por la gratuidad del amor: “El amor es gratuito;
no se practica para obtener otros objetivos” (DCE 31). El
cristiano anuncia su fe desde el respeto, consciente de que la
conversion es obra de la gracia de Dios en el corazén libre de la
persona. Como dice Jests: “Nadie puede venir a mi, si el Padre
que me envid no atrae” (Jn 6, 44).

El Papa Francisco, en Evangelii gaudium, coloca el acento en
ello y afirma:

La alegria del Evangelio llena el corazén y la vida entera de los que se
encuentran con Jests. Quienes se dejan salvar por El son liberados del pecado,
de la tristeza, del vacio interior, del aislamiento. Con Jesucristo siempre nace y

175



VICTOR ALVAREZ TAPIA

renace la alegrfa” y distingue claramente. No es lo mismo una nueva
evangelizacién que un simple proselitismo. “La Iglesia no crece por
proselitismo sino por atraccién” (EG 14).

Teniendo siempre en el horizonte evangelizador las palabras de
Cristo: “Y yo cuando sea levando de la tierra, atraeré a todos hacia

mi” (Jn 12, 32).

La religiosidad popular, una expresién auténtica de la fe

Si existe un lugar donde se expresa con mayor nitidez la sed de
Dios en la vida de los pueblos, es en lo que llamamos religiosidad
popular, que lejos de constituir una fe de segunda categoria,
representa una manifestacién auténtica y valiosa que la Iglesia
acoge y promueve.

En América Latina, la religiosidad popular ha sido reconocida
como “el tesoro precioso de la Iglesia catélica” (Aparecida, 258).
Se trata de un “catolicismo popular” profundamente inculturado,
que a través de sus simbolos y expresiones “refleja una sed de Dios
que solamente los pobres y sencillos pueden conocer” (EN 48).
No constituye una fe vacia de contenido, sino una manera
genuina en que el Evangelio se ha enraizado en el corazén de una
cultura.

El mismo evangelio en palabras de Cristo da cuenta de esta
realidad que perdura en nuestros pueblos: “En aquel tiempo,
tomando Jesus la palabra, dijo: “Yo te bendigo, Padre, Senor del
cielo y de la tierra, porque has ocultado estas cosas a sabios e
inteligentes, y se las has revelado a pequenos” (Mt 11, 25).

Pablo VI, en Evangelii nuntiandi, ya habia reconocido:

La religiosidad popular, hay que confesarlo, tiene ciertamente sus limites. Estd

176



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

expuesta frecuentemente a muchas deformaciones de la religién, es decir, a las
supersticiones. Se queda frecuentemente a un nivel de manifestaciones
culturales, sin llegar a una verdadera adhesién de fe. Pero cuando estd bien
orientada, sobre todo mediante una pedagogia de evangelizacidn, contiene
muchos valores. Refleja una sed de Dios que solamente los pobres y sencillos
pueden conocer. Hace capaz de generosidad y sacrificio hasta el heroismo,
cuando se trata de manifestar la fe. Comporta un hondo sentido de los
atributos profundos de Dios: la paternidad, la providencia, la presencia
amorosa y constante. (EN 48)

Caracteristicas y fuerza evangelizadora

Se expresa a través de una amplia diversidad de précticas: la
devocién a Maria y a los santos, las peregrinaciones a santuarios,
las procesiones, las fiestas patronales o el rezo del rosario. Estas
manifestaciones no son simples costumbres culturales, sino
verdaderos lugares de encuentro con Jesucristo, espacios donde la
fe se vive, se celebra y se transmite de una generacién a otra. Asf
lo recuerda el Evangelio al mostrar a Marfa, que “guardaba todas
estas cosas, meditdndolas en su corazén” (Lc 2, 19).

El Papa Francisco reconoce esta riqueza al afirmar que la
piedad popular constituye un lugar teoldgico que merece atencién
EG 126). Con ello senala que no se trata inicamente de un tema

q
de andlisis pastoral, sino de una fuente auténtica desde la cual
brota la teologia, un espacio donde Dios mismo se manifiesta a
&

través de la fe de los sencillos. Cuando estas expresiones se
iluminan con la fe, “enriquecen la vida cristiana” (CEC 1679) y
poseen una enorme fuerza evangelizadora porque hablan un
lenguaje cercano al corazén del pueblo.

guy

El Documento Conclusivo de Aparecida hace también una

177



VICTOR ALVAREZ TAPIA

valoracién muy positiva de la religiosidad popular, comprendida
no solo como piedad, sino como una verdadera espiritualidad e
incluso como mistica popular. Alli se afirma que “la piedad
popular es una manera legitima de vivir la fe, un modo de sentirse
parte de la Iglesia y una forma de ser misioneros” (DA 264). Mds
auin, se reconoce que esta espiritualidad encarnada en lo cotidiano
posee “una mistica” (DA 262), que descubre la presencia de Dios
en lo mds sencillo y cotidiano”

Aparecida invita a dejar atris miradas reduccionistas y a
descubrir en la religiosidad popular una auténtica experiencia de
fe, una fuerza evangelizadora que “lleva consigo el misterio de la
sabiduria divina® (DA 263). La Iglesia, de este modo, no solo
acompana y purifica estas manifestaciones, sino que también se
deja interpelar y evangelizar por ellas, reconociendo en la mistica
del pueblo un camino verdadero hacia el encuentro con Ciristo.

La dimensién espiritual constituye el centro que unifica y da
sentido a todo lo que somos y hacemos. Responder a la sed de
infinito y al anhelo de ver a Dios es esencial para alcanzar una vida
plena y transformada. La fe cristiana ofrece este horizonte en la
persona de Jesucristo: un camino que sacia la bisqueda de verdad
se concreta en el amor solidario, se alegra en la belleza que eleva
el alma, se comparte con respeto en medio de un mundo plural y
se celebra con la sencillez y la pasién de la piedad popular.

Cultivar la dimensién espiritual no significa dejar el mundo,
sino adentrarse en su corazén, emprender un viaje hacia la
verdadera libertad y la alegria auténtica. Es la respuesta a la
llamada mds profunda del ser. Que cada uno pueda experimentar
y vivir la “dulce y confortadora alegria de evangelizar” (EN 80),

178



LA DIMENSION ESPIRITUAL DEL SER HUMANO

compartiendo la esperanza de un corazén que ha encontrado en
Dios su centro y su destino. Como testifica san Pablo: “Porque
para mi la vida es Cristo” (Flp 1, 21).
La constitucién Gaudium et spes lo expresa con claridad: En
realidad, el misterio del hombre sélo se esclarece en el misterio del Verbo
encarnado. Porque Addn, el primer hombre, era figura del que habia de venir,
es decir, Cristo nuestro Sefor, Cristo, el nuevo Addn, en la misma revelacién

del misterio del Padre y de su amor, manifiesta plenamente el hombre al propio
hombre y le descubre la sublimidad de su vocacién. (GS 22)

Desde esta perspectiva, la dimensién espiritual no es algo
afadido a la vida humana, sino su fundamento y nucleo, el lugar
donde la persona descubre su verdad mds profunda y su destino
eterno. Y Cristo lo confirma con su promesa: “Yo he venido para
que tengan vida, y para que la tengan en abundancia” (Jn 10, 10).

Referencias
Benedicto XVI. (2005). Deus caritas est. Editrice Vaticana.
Catecismo de la Iglesia Catélica. (1997). Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Dignitatis humanae. Editrice
Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes. Editrice Vaticana.
Concilio Vaticano II. (1965). Nostra aetate. Editrice Vaticana.

Consejo Episcopal Latinoamericano. (2007). Documento de

Aparecida. CELAM.

Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana.
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana.
Juan Pablo II. (1990). Redemptoris missio. Editrice Vaticana.

179



VICTOR ALVAREZ TAPIA

Eliade, M. (1991). Mito y realidad. Labor.
Eliade, M. (1994). Lo sagrado y lo profano. Paidés.

Eliade, M. (1998). Historia de las creencias y de las ideas religiosas.
Herder.

180



Dimensién social del ser humano

FRANCISCA ORELLANA ROMERO
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

El ser humano, un ser en relacién

La comprensién del ser humano es una tarea compleja que ha
sido abordada desde multiples disciplinas. La antropologia
cristiana, como rama de la teologfa, reconoce a la persona como
un ser dotado de diversas dimensiones, entre las cuales destaca la
relacional. En este sentido, el ser humano no es un ente aislado,
sino que estd intrinsecamente orientado hacia la vida en
comunién con los demis.

El libro del Génesis afirma, “creé pues, Dios al ser humano a
imagen suya, a imagen de Dios le cre6; macho y hembra los cre”
(Gn 1, 27). Este pasaje biblico manifiesta que la creacién del
hombre y la mujer implica desde el inicio una estructura
relacional, en la que la complementariedad y el encuentro
constituyen el modo originario de existencia. La Sagrada Escritura
presenta al ser humano como un ser social por naturaleza, que
solo alcanza su plenitud en la relacién con los demds.

El Concilio Vaticano II sefiala que “el hombre es, en efecto, por
su intima naturaleza, un ser social, y sin relacionarse con los

181



FRANCISCA ORELLANA ROMERO

demds no puede vivir ni desplegar sus cualidades” (GS 12).
Asimismo, anade que “a través del trato con los demids, de la
reciprocidad de servicios, del didlogo con los hermanos, la vida
social engrandece al hombre en todas sus  cualidades y le capacita
para responder a su vocacién” (GS 25). Desde esta perspectiva, la
interaccién interpersonal y comunitaria no solo favorece el
desarrollo integral de la persona, sino que en ella descubre y
responde a su llamado existencial.

La vida social, por tanto, no es simplemente una estrategia de
supervivencia, sino una exigencia de la propia naturaleza humana.
Instituciones como la familia, la comunidad local, la nacién y las
diversas formas de asociacién permiten alcanzar metas que
superan las capacidades individuales y contribuyen al bien
comuin. Como recuerda Juan XXIII “la convivencia humana no
debe considerarse como un simple resultado de condiciones
externas, sino como una exigencia de la naturaleza humana, que
responde también a su dimensién espiritual” (1963, 36).

Desde la visién cristiana, la plenitud de la persona se alcanza
en la entrega sincera de si al préjimo. El papa Francisco (2020)
ensefa:

Un ser humano estd hecho de tal manera que no se realiza, no se desarrolla ni
puede encontrar su plenitud si no es en la entrega sincera de si mismo a los
demds. Ni siquiera llega a reconocer a fondo su propia verdad si no es en el
encuentro con los otros. (87)

Esta perspectiva profundiza en el cardcter dialogal de la
existencia, en la cual el autoconocimiento solo es posible en la
apertura y donacién al otro. Jests, mediante la pardbola del buen
samaritano (Lc 10, 25-37), ofrece una ensefianza fundamental
sobre la fraternidad. En ella, un hombre herido es ignorado por

182



LA DIMENSION SOCIAL DEL SER HUMANO

quienes, pese a su autoridad religiosa, no lo socorren.

En cambio, un samaritano —miembro de un pueblo marginado
por los judios— se compadece, lo atiende y lo cuida. Con esta
pardbola, Cristo redefine el concepto de préjimo, indicando que
toda persona humana, sin distincién de raza, credo o condicién,
es objeto de amor y cuidado. Esta ensefianza se sintetiza en el
mandamiento supremo, “amards al Sefior tu Dios con todo tu
corazén [...] y a tu préjimo como a ti mismo” (Mt 22, 37-39).

El papa Francisco (2020), retomando el testimonio de san
Francisco de Asis, inicia Fratelli Tutti con una afirmacién que
recoge el nucleo de la fraternidad cristiana: amar “tanto al
hermano que estd lejos como al que estd junto a éI” (1). La
fraternidad, por tanto, no es una idea abstracta, sino una actitud
vital que refleja el nicleo del Evangelio, el amor al préjimo como
expresién del amor a Dios.

La Doctrina Social de la Iglesia

La Doctrina Social de la Iglesia (DSI) es una disciplina
teolégica que pertenece a la teologia moral social. El papa Juan
Pablo II (1987) la definia como “la cuidadosa formulacién del
resultado de una atenta reflexién sobre las complejas realidades de
la vida del hombre en la sociedad y en el contexto internacional,
alaluz de la fe y de la tradicién eclesial” (41). Su objetivo central
es interpretar las realidades sociales, contrastarlas con la ensenanza
del Evangelio sobre la vocacién humana — terrena y trascendente—
, y orientar en consecuencia la conducta cristiana.

El inicio formal de la DSI se remonta a 1891, con la enciclica
Rerum Novarum del papa Leén XIII. Este documento surgi6 en

183



FRANCISCA ORELLANA ROMERO

el contexto de la Revolucién Industrial, denunciando las
condiciones inhumanas sufridas por los obreros. En ella, se
defienden los derechos y deberes tanto de los patronos como de
los trabajadores, subrayando el derecho de los obreros a asociarse
y a mejorar sus condiciones de vida, asi como el derecho universal
a la propiedad privada.

La primera vez que se usa la expresién Doctrina Social de la
Iglesia fue en la enciclica Quadragesimo Anno del papa Pio XI en
el afo 1931. Este documento tiene la particularidad de
conmemorar el aniversario n® 40 de la Rerum Novarums; y es ahi
donde el pontifice reconoce que a partir del escrito de Le6n XIII
surge una verdadera disciplina.

El eje fundamental de la DSI es la dignidad humana,
entendida como el valor inherente de cada persona por el simple
hecho de serlo. Desde la teologia cristiana, esta dignidad se
fundamenta en la conviccién de que todo ser humano es creado
“a imagen y semejanza de Dios” (Gn 1, 27) y redimido en Cristo
(Ef 1, 7). Este reconocimiento impulsa a tratar a los demds con
respeto, amor y fraternidad.

El Dicasterio para la Doctrina de la fe, invita a reafirmar el
“primado de la persona humana y la defensa de su dignidad mis
all4 de toda circunstancia” (DI 1).

La DSI no pretende ofrecer soluciones técnicas a todas las
problemdticas sociales, ya que reconoce la diversidad de contextos
histéricos y culturales. Sin embargo, busca iluminar y orientar la
vida social a la luz del Evangelio, promoviendo la dignidad de la
persona y el bien comin como criterios fundamentales de
organizacién social.

184



LA DIMENSION SOCIAL DEL SER HUMANO

Principios de la Doctrina Social de la Iglesia

Los principios de la DSI constituyen fundamentos
permanentes, expresados en diversos documentos magisteriales.
Estos principios se aplican a las relaciones interpersonales,
comunitarias, politicas y econémicas. Derivan tanto de la razén
como de la fe, y se sustentan en el Evangelio, que exige la justicia
y se resume en el mandamiento del amor a Dios y al préjimo

(Congregacién para la Doctrina de la Fe, 1986).

Bien comin

El bien comun se define como “el conjunto de condiciones de
la vida social que hacen posible a las asociaciones y a cada uno de
sus miembros el logro mds pleno y mds ficil de la propia
perfeccién” (GS 26). Este principio implica una responsabilidad
compartida, todos los miembros de la sociedad deben contribuir
a €, seglin sus capacidades y circunstancias.

Las exigencias del bien comun estarin vinculadas a los
derechos humanos y al contexto social de cada época. El
magisterio ha ido describiendo diversos elementos que permiten
dilucidarlo de forma mds tangible, entre ellos, la economia, la
politica, la paz, la educacién y la cultura. Sin embargo, la sociedad
y la naturaleza histérica del ser humano inciden en las variaciones
de sus exigencias a lo largo del tiempo.

El bien comin es el fin de la sociedad, por ende, quienes la
conforman, se encuentran llamados a su participacién y
promocién. El Estado es el primero que debe trabajar por este,
como parte del quehacer de la autoridad. Se relaciona también
con los cuerpos intermedios y con la ciudadania.

185



FRANCISCA ORELLANA ROMERO

Para que realmente sea un bien comiin debe estar al servicio de
cada persona. Por ello asume el respeto hacia ella, y obliga a las
autoridades a respetar los derechos fundamentales. Reside en el
ejercicio de las libertades naturales que son indispensables para el
pleno desarrollo de la vocacién humana (CEC 1907).

Destino universal de los bienes

Este principio afirma que los bienes de la tierra estdn
destinados a toda la humanidad. Su fundamento biblico se
encuentra en Génesis, donde se presenta la tierra como un don
para que el ser humano la trabaje y disfrute de sus frutos (Gn 1,
28-29). Este derecho natural y originario requiere regulaciones
nacionales e internacionales que aseguren un uso justo y
ordenado.

Busca que todas las personas y los pueblos se encuentren en
condiciones de alcanzar el desarrollo integral, contribuyendo asi a
“la promocién de mundo mds humano para todos, donde cada
uno pueda dar y recibir, y donde el progreso de unos no sea el
obstdculo para el desarrollo de los otros, ni un pretexto para su
servidumbre” (Colom, 2006, p. 71).

Este principio exige una atencién prioritaria hacia los pobres y
hacia quienes viven en condiciones de marginacién o
vulnerabilidad que limitan su pleno desarrollo humano. En este
sentido, la opcién preferencial por los pobres debe ser reafirmada
con toda su fuerza, como expresién concreta de la caridad
cristiana que ha acompanado la tradicién viva de la Iglesia.

Subsidiariedad

La subsidiariedad se refiere a la ayuda que las instancias sociales
superiores deben brindar a las mds pequefias, sin anular su

186



LA DIMENSION SOCIAL DEL SER HUMANO

autonomia. Cuando las familias, asociaciones locales o
comunidades no pueden alcanzar objetivos fundamentales, es
legitima la intervencién de niveles superiores, como el Estado,
para garantizar los recursos necesarios (Francisco, 2020).

Del mismo modo que en el dmbito de cada Estado resulta
necesario que las relaciones entre la autoridad publica, los
ciudadanos, las familias y los grupos intermedios se orienten y
regulen conforme al principio de subsidiariedad, es igualmente
justo que dicho principio rija las relaciones entre la autoridad
publica mundial y las autoridades nacionales (Juan XXIII, 1963).

El principio de subsidiariedad se opone a toda forma de
centralizacién excesiva, burocratizacién, asistencialismo y a la
intervencién desproporcionada del Estado o de los organismos
publicos. Cuando el Estado asume directamente funciones que
corresponden a la sociedad, se produce una pérdida de
responsabilidad social, una disminucién de las energias humanas
y un crecimiento desmedido de las estructuras administrativas,
guiadas mds por la 16gica burocrdtica que por el genuino servicio
al bien comdn. Esta dindmica genera un aumento innecesario del
gasto publico y una dependencia que debilita la iniciativa social.

En determinadas circunstancias, el Estado puede ejercer una
funcién supletoria, por ejemplo, cuando la sociedad civil carece
de los medios necesarios para promover la economia o cuando
existen situaciones de grave desigualdad e injusticia que requieren
la intervencién publica para restablecer condiciones de equidad,
justicia y paz. No obstante, segin el principio de subsidiariedad,
dicha intervencién debe ser limitada en el tiempo y en su alcance,
justificindose solo en situaciones excepcionales. En todo caso, el

187



FRANCISCA ORELLANA ROMERO

bien comun, entendido de manera integral, debe ser siempre el
criterio orientador que asegure la armonia entre la accién del
Estado y la promocién de la persona humana junto con sus
expresiones sociales fundamentales (Compendio de la Doctrina
Social de la Iglesia, 187).
Participacion

Reconociendo la dimensién social del ser humano, este
principio invita a todos a participar activamente en la vida
politica, econémica y cultural. La participacién busca construir
una comunidad humana mds justa, donde cada miembro se
involucre en la busqueda del bien comun.

El ingreso al dmbito politico responde a una exigencia
contempordnea de la persona humana: la necesidad de participar
de manera més plena en las responsabilidades y en la toma de
decisiones que afectan la vida comun. Esta aspiracién legitima se
hace mds evidente a medida que aumenta el nivel cultural, se
profundiza el sentido de la libertad y se reconoce con mayor
lucidez que, en un mundo abierto a un futuro incierto, las
decisiones del presente condicionan inevitablemente la realidad
del manana. El acceso a las responsabilidades constituye una
exigencia fundamental de la naturaleza humana, una expresién
concreta de la libertad y un medio esencial para el desarrollo
personal. Sefial6, ademds, que en el dmbito econémico —
particularmente en la empresa— debia garantizarse la participacién
efectiva en las responsabilidades. Hoy, esta exigencia se amplia al
dmbito social y politico, donde es necesario instituir e intensificar
formas razonables y justas de participacién en la toma de
decisiones.

188



LA DIMENSION SOCIAL DEL SER HUMANO

Toda persona cristiana estd llamada a participar activamente en
esta bsqueda, asi como en la organizacién y la vida politica de la
sociedad. El ser humano, hombre y mujer, en cuanto seres
sociales, construyen su propio destino mediante diversas formas
de asociacién, las cuales requieren, para su plenitud y desarrollo
integral, una comunidad mds amplia y universal, la sociedad

politica (Juan XXIII, 1961).

Solidaridad

La solidaridad se define como “la determinacién firme y
perseverante de empenarse por el bien comin; es decir, por el bien
de todos y cada uno, para que todos seamos verdaderamente
responsables de todos” (Juan Pablo II, 1987, 38). Reconoce la
interdependencia humana como camino hacia un desarrollo
social mds justo y fraterno. El papa Francisco (2020) subraya:

La solidaridad se expresa concretamente en el servicio, que puede asumir
formas muy diversas de hacerse cargo de los demds. El servicio es «en gran
parte, cuidar la fragilidad. Servir significa cuidar a los frégiles de nuestras
familias, de nuestra sociedad, de nuestro pueblo. (115)

Se entiende como el fin y el criterio para organizar la
sociedad; como principio que reconoce la igualdad dignidad de

toda persona (OA 26).

La solidaridad constituye, sin lugar a duda, una virtud
profundamente cristiana. Es aquella por la cual se distinguen los
discipulos de Cristo (Jn 13, 35). Por ello, la solidaridad estd
llamada a cooperar activamente en la realizacién de este designio
divino, tanto en el dmbito personal como en los niveles nacional
e internacional. Los mecanismos perversos y las estructuras de pecado
solo podrdn superarse mediante el ejercicio constante de la

189



FRANCISCA ORELLANA ROMERO

solidaridad humana y cristiana, a la cual la Iglesia convoca y
promueve sin cesar. Solo de este modo las fuerzas positivas de la
humanidad podrén orientarse plenamente al servicio del

desarrollo integral y de la paz duradera (SRS 41)

Responsabilidad social

La ensefanza social de la Iglesia, basada en la Sagrada Escritura
y la Tradicién, resalta que el ser humano debe responder no solo
a las necesidades espirituales, sino también a los desafios sociales
y comunitarios. El mismo Jests no fue indiferente a las carencias
de su tiempo, defendi6 a los marginados y victimas de injusticia,
denuncié el abuso de poder y reconocié la igual dignidad de todas
las personas.

La importancia de la doctrina social de la Iglesia en la
Evangelizacién es un elemento abordado por Juan Pablo II
(1987), afirmando, “la ensefanza y la difusién de esta doctrina
social forma parte de la misién evangelizadora de la Iglesia” (41).
Por lo que cristianos y cristianas estin convocados a conocerlay a
profundizar en ella.

El amor cristiano impulsa a la denuncia, la propuesta y el
compromiso transformador. El Compendio de la Doctrina Social
de la Iglesia (2004) recuerda que este compromiso “apremia a
cuantos sienten en su corazén una sincera preocupacién por la
suerte del hombre a ofrecer su propia contribucién” (6).

La DSI, en consecuencia, no se dirige tinicamente al clero o a
los creyentes, sino que estd abierta a todas las personas de buena
voluntad comprometidas con la construccién de un mundo mds
justo, solidario y humano.

190



LA DIMENSION SOCIAL DEL SER HUMANO

Referencias
Catecismo de la Iglesia Catélica (1997). Editrice Vaticana.

Congregacién para la Doctrina de la Fe. (1986). Instruccion sobre
libertad cristiana y liberacién. Editrice Vaticana.

Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et Spes. Editrice Vaticana.
Colom, E. (2006). Curso de doctrina social de la Iglesia. Palabra.

Dicasterio para la Doctrina de la Fe. (2024). Declaracion dignitas
infinita. Editrice Vaticana.

Francisco. (2020a). Fratelli Tutti. Editrice Vaticana.

Francisco. (2020b). Audiencia general. Editrice Vaticana.

Juan XXIII. (1961). Mater et Magistra. Editrice Vaticana.

Juan XXIII. (1963). Pacem in Terris. Editrice Vaticana.

Leén XIII. (1891). Rerum Novarum. Editrice Vaticana.

Juan Pablo I1. (1987). Sollicitudo Rei Socialis. Editrice Vaticana.
Pablo VI. (1971). Octogesima Adveniens. Editrice Vaticana.

Pontificio Consejo Justicia y Paz. (2004). Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana.

191






La fraternidad social

ALEX MUNOZ HERNANDEZ
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

La fraternidad social encierra una de las dimensiones
fundamentales de la experiencia creyente, transformdndose en un
habitual requerimiento del pensamiento cristiano, su teologia y
las notas visibles de la presencia de la Iglesia en la cosa publica. Se
funda en una lectura creyente de la realidad en contextos de
fragmentacién social, transformaciones tecnolégicas, crisis
ecolégica y una cada vez mds usual cristalizacién ideolégica. Lo
primero y primordial sobre esta comprension, es que no se trata
de una configuracién moralizante, de una estrategia sociolégica o
una parcial exposicién de lo politico; sino de una manifestacién
de la propia naturaleza humana que, a la luz del Evangelio, es
permanentemente discernida por el Magisterio de la Iglesia.

La necesidad de visitar y dinamizar respuestas a los desafios
contempordneos nos esboza una de las claves teolégicas y de las
reclamaciones que todo educador tiene sobre conservar el acervo

del conocimiento y la vida juntos. Pacen in Terris nos delinea que

193



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

siendo la paz una suprema aspiracién de la humanidad, no puede
ser concebida fuera del orden dado por Dios o entramada fuera
los limites de la inalienable dignidad humana. Plantea la
persistente condicidn social del ser humano, la menester exigencia
de una salvaguarda en sus derechos y deberes; junto con la
cardinal vertebracién de una de una colaboracién generosa (PT
31) en miras del bien comtn. Esta convivencia debe de mutuo
propio, fundarse en la verdad, en la justicia y el amor como fuente
inagotable de todo bien; la perdida de este anclaje impedird visitar
las exigencias que todo creyente enfrenta ante la crisis de la
historia. La fraternidad humana es de alguna forma una vocacién,
que se cultiva en el didlogo y trae consigo el fruto de la concordia
"Mirad cudn bueno y cudn delicioso es habitar los hermanos

juntos en armonia” (Sal 133, 1).
Una lectura de la realidad

Frente a visiones antropolégicas que escinden de la condicién
humana la nota de totalidad y corrientes que propenden a la
edificacion de sociedades en las arbitrariedades de la ideologia y
el utilitarismo; la Iglesia con fuerza labra su mirada sobre la
persona y la sociedad, en la vocacién primigenia a la unién con
Dios. Propone el Concilio Vaticano II:

La razén mids alta de la dignidad humana consiste en la vocacién del hombre
a la unién con Dios. Desde su mismo nacimiento, el hombre es invitado al
didlogo con Dios. Existe pura y simplemente por el amor de Dios, que lo cred,

y por el amor de Dios, que lo conserva. Y sélo se puede decir que vive en la

194



LA FRATERNIDAD SOCIAL

plenitud de la verdad cuando reconoce libremente ese amor y se confia por
entero a su Creador” (GS 19).

El reconocimiento de Dios no se opone a la dignidad, es
justamente en Dios donde la dignidad encuentra su propio
fundamento y perfeccién (GP 21). La llamada a una vida
traspasada por una intima relacién con aquel que es fundamento
mismo del amor (1 Jn 4, 7-12) ofrece una nueva mirada sobre si,
sobre los demds y sobre la misién que a la que nos convoca la
misién de la caridad (Mt 22, 36-40). Como plantea Benedicto
XVI, en tanto amor recibido y dado. Es gracia cuyo “origen es el
amor que brota del Padre por el Hijo, en el Espiritu Santo” (CV
5); amor cuyo destinatario es el hombre, quien estd convocado a
construir, a tejer y verdaderamente a entramar este amor en cada
aspecto del quehacer. Para la Iglesia la fraternidad no implica una
exigencia superflua o un complemento de la centralidad del
anuncio, es clave constitutiva y manifestacién también de su
realidad comunitaria. “La verdad originaria del amor de Dios, que
se nos ha dado gratuitamente” (CV 8) es levadura y catalizador
de una mirada que contempla la justicia, el desarrollo y los
desafios politico-culturales desde la integralidad.

Con gran agudeza la Iglesia ha llamado a mirar las
ambigiiedades del progreso. Una busqueda de la fraternidad y
sociedades donde exista participacién, corresponsabilidad e
inclusién; no puede abandonarse a la busqueda de un
“crecimiento econémico puramente cuantitativo” (OA 41) de

manera que, ante esta denuncia, la Iglesia responde en su propio

195



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

campo y con su sensibilidad propia; edificando una reflexién
dotada del calado que ofrece el deseo de un bien que sea
verdaderamente comun. El pensar la cuestién de la vida juntos,
requiere el sano equilibro de la libertad puesta al servicio de los
hermanos y la justicia como condicién de la ecuanimidad. La
solidaridad es una invitacién imperecedera y, visible cura ante la
indiferencia y la apatia; es la invitacién a renovar la esperanza y
trabajar juntos para romper las manifestaciones publicas del
descarte como es la pobreza, el racismo, el abandono de los débiles
y todas manifestaciones institucionalizas del descarte que asolan

sociedades y formas de vida en muchas regiones del mundo.

Una propuesta de vida buena

La Iglesia experta en humanidad no puede, ni debe mantenerse
al margen de las grandes complejidades que atraviesa nuestro
tiempo; con persistencia profética ha denunciado en una lectura
de cada tiempo vy circunstancia de la historia, aquellas
dimensiones que traspasan la salvaguardia de la persona y dejan
huella en las expectativas de un crecimiento que no integra, en la
ilusién de una comunicacién y vias de relacién sin la sabiduria a
la que nos invita el Evangelio (Jn 13, 34-35). Superar el
individualismo imperante, como plantea Francisco (2020) a
sobrepasar la bisqueda de meros bienes individuales y a percibir
cuanto vale el ser humano, serd camino de verdadera amistad

social y una via para una fraternidad universal (FT 105). Mirar la

196



LA FRATERNIDAD SOCIAL

crisis, atender sus causas y propender juntos a una bisqueda de
sentido y colaboracién institucional, es un capitulo esencial del
camino juntos; la Iglesia con persistencia invita a relaciones
internacionales basadas en un ordenamiento politico justo que
“incremente y oriente la colaboracién internacional hacia el
desarrollo solidario de todos los pueblos” (CV 67) y que sin
perder el sentido de la identidad y la pertenencia, se promuevan
expresiones universales de la dignidad de la persona como lo son
por cierto, Derechos Humanos. La tarea educativa es esencial en
para promover una forma de vinculo basada en el respecto, el
cuidado de los unos a los otros y fomentar una artesania de la paz
que deje huella en las nuevas generaciones. Plantea Francisco.

La tarea educativa, el desarrollo de hébitos solidarios, la capacidad de pensar
la vida humana mds integralmente, la hondura espiritual, hacen falta para dar
calidad a las relaciones humanas, de tal modo que sea la misma sociedad la
que reaccione ante sus inequidades, sus desviaciones, los abusos de los poderes

econdmicos, tecnoldgicos, politicos o medidticos. (FT 167)

La politica debe estar implicada en esta propuesta de la caridad,
cuya manifestacién preeminente es la apertura a todos (FT 190)
en la escucha atenta de los més frégiles y excluidos, en una
atencidén de las necesidades que se propicie desde la ternura, como
amor que se hace cercano y concreto (FT 193). Los pobres tienen
un lugar privilegiado en la Iglesia. Leén XIV (2025) senala con
fuerza que “es innegable que el primado de Dios en la ensehanza
de Jests va acompafado de otro punto fijo: no se puede amar a

Dios sin extender el propio amor a los pobres” (DT 26). La vida

197



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

creyente exige de cada uno, la manifestacién tangible de signos
concretos y auténticos de misericordia (Mt 25, 40) y el desarrollo
de formas creativas de presencia en la vida publica, a fin de dar
capilaridad en el mundo a la mirada cristiana de la realidad (St 2,
14-16). Esta forma de comprender nuestra misién educativa y la
misién, puede ser también una concreta forma de apostolado,
desde los primeros cristianos atender la necesidad de los excluidos
ha forjado numerosos carismas en la vida de las comunidades;
permitiendo dinamizar la vida de la Iglesia, para ser signo
concreto de la presencia del Sefor en el Mundo. El Papa Leén
XIV en su exhortacién apostélica Dilexi te, revisita esta propuesta
permanente en la vida de la Iglesia desde los primeros cristianos a
las formas de atencién de los pobres, que por supuesto no se
reduce a la asistencia material; sino que comprende a la persona
también en su dimensién espiritual; es justamente en este punto
donde con mayor fuerza florece la vocacién cristiana a la santidad
(DT 76). Comprometernos con la vida de los més fragiles, es para
el cristiano una responsabilidad de atender las causas estructurales
de la pobreza; esta es una urgencia a la que estamos convocados y
a la que se puede acudir en el llamado permanente a la conversién
de la mirada, en la construccién conjunta de caminos de paz, a
tutelar en sentido de comunidad, recalca el Pontifice

El cristiano no puede considerar a los pobres sélo como un problema social;
estos son una “cuestion familiar”, son “de los nuestros”. Nuestra relacién con

ellos no se puede reducir a una actividad o a una oficina de la Iglesia”. (DT

104)

198



LA FRATERNIDAD SOCIAL

Para el cristiano los pobres no son una categoria sociolégica,
sino la carne misma de Cristo (DT 110) mirada y acento
teolégico que debe traspasar cada rol y cada prisma de lectura de
la realidad en la que la Iglesia y cada cristiano, enfrenta la
cotidianeidad. El amor es pues nuestro modo de vivir la vida (DT

120), transformar la sociedad y construir fraternidad.

La trasformacidén social como expresién de la fe cristiana

La transformacién social comprendida como aquellas notas
propias del discernimiento sobre la vida juntos, traspasadas de
Evangelio y alcanzadas en vistas de la Tradicién de la Iglesia,
resultan ser una lectura de la realidad. Como lo plantea la
Conferencia Episcopal de Chile una lectura sabia, sin
reduccionismos e iluminada de la humanidad que viene de
Jesucristo. Esta perspectiva, emerge de la aspiracién misma al bien
en la que nos sitta la fe cristiana, en vista; ciertamente, de la
responsabilidad individual y comunitaria.

El marco de la cultura y una cultura del encuentro: La cuestién
de la cultura expresa una nota de universalidad, es por seguro una
de aquellas categorias que se asumen y urden en el discurso como
articulacién en el desarrollo de diversas locuciones disciplinares,
refleja de mutuo propio aparentes coexistencias categoriales y; por

cierto, estipula convenciones sociales.

Sobre lo primero, vale la pena decir que efectivamente la

cultura expresa universalidad. Nuestra necesidad de enmarcar-

199



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

delimitar la experiencia, reconoce también diccién en un sustrato
que admita examinar la cotidianeidad, en un marco que propenda
al vinculo. El gran humus de la cultura tiene escrutinio para
nosotros en la particularidad de expresiones de significado,
apreciaciones, vivencias y un largo etcétera de realidades que;
experimentadas en su parcela, proyectan un sentido de relacién al
que nos refiere la cultura. Cada consideracién y vértice de vida
con otros, nos dota de pertenencia y propicia-sustenta la vida
juntos. Es una paraddjica relacién entre el hébito de lo singular,

artesanalmente hilado con aquella nocién de lo comdn.

La cultura, usualmente pensada en clave categorial, se enfrenta
también al desafio de un tiempo donde constantemente queda
relegada al ocio y cripticos lenguajes de epistemologias cada vez
mds especificas; abandonando el alcance que tiene su
discernimiento para la vida compartida, cuya primera expresién
la encontramos en la familia, en las instituciones educativas, en
las manifestaciones de la articulacién politica y tltimamente; en
lo politico como clave de verdadera profundidad sobre esta
artesania de la paz y la fraternidad a la que nos moviliza la fe. De
las definiciones y conceptos transmitidos y estudiados en sentido
general, pasando por una filosofia de la cultura; la tarea
demandard de cada educador una mirada que la aborde en la voz
especifica de las dimensiones de nuestro tiempo. Es la misma
educacién por su cardcter de complejidad, que impide a quien

conserva y promueve el acervo del conocimiento, que separe el

200



LA FRATERNIDAD SOCIAL

conocimiento del saber dotado de sabiduria, al que nos conduce
apreciar la cultura como clave para ofrecer pertinencia y
dinamismo a la tarea de formar. La bisqueda misma de la verdad
requiere horizontes de sentido; arista en la que la mirada de la
cultura es clave, pues agudiza la mirada y permite lecturas
complejas de la realidad. La trasformacién social desde esta inicial
dimensién no puede permitirse una circunscripcion a indicadores
de logro; sino por el contrario, serd factor para una vida buena y
justa, cuando el saber entra en relacién y tributo con lo bueno, lo

justo y lo bello.

Es el paso para pensar la cultura con una especifica
profundidad, en cuanto que crisol y en tanto que proyeccién de
la vida social. Un muy interesante y pertinente andlisis de la
cultura, lo plantea el Papa Francisco en diversos momentos de su
pontificado. La ha manifestado con atrayentes relaciones y la
formula con la sencillez de quien reconoce y densifica la cualidad
de lo referido. Por ejemplo, reconociendo el movimiento
ecolégico en Laudato si” Francisco propone una revisién de las
dimensiones técnicas de la cuestién climdtica y la biodiversidad;
en una explicacién que no solo evidencia las causas inmediatas del
problema; sino una mirada total, en la que la expresién de los
relieves de la cultura, asumen anchura y superficie en tanto que
factor de comprensién. La cultura evidencia un ethos, un modo
de hacer y comprender la realidad; de manera que toda

manifestacion y desafio -como es la cuestién de la crisis climdtica-

201



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

armoniza como consecuencia de una forma de relacién con la

naturaleza y el ecosistema social.

Esta mirada, no es una lectura desoladora de la realidad; muy
por el contrario, mirar la cultura y trasuntarla a una cultura de la
convivencia y cuidado, dard esa nota humanizadora que exige el
futuro y nuestro legado a las nuevas generaciones. La cultura es
condicién de desarrollo y manifestaciéon elemental de esa
aspiraciéon de fraternidad y transformacién social. Dird el
Pontifice en Fratelli tutti:

La palabra “cultura” indica algo que ha penetrado en el pueblo, en sus
convicciones mds entrafables y en su estilo de vida. Si hablamos de una
“cultura” en el pueblo, eso es mds que una idea o una abstraccién. Incluye las
ganas, el entusiasmo y finalmente una forma de vivir que caracteriza a ese
conjunto humano. Entonces, hablar de “cultura del encuentro” significa que
como pueblo nos apasiona intentar encontrarnos, buscar puntos de contacto,
tender puentes, proyectar algo que incluya a todos. Esto se ha convertido en
deseo y en estilo de vida. El sujeto de esta cultura es el pueblo, no un sector de
la sociedad que busca pacificar al resto con recursos profesionales y medidticos.

(216)

Francisco expone la necesidad nuevamente de mirar estas
problemidticas, desde la perspectiva de la relacionalidad,
expresando verdaderamente esta via, como acceso a la
configuracién de la cultura y desde ella a una mirada de totalidad
y desenvolvimiento de lo que merece perdurar y también de lo
que debe ser transformado. A la cultura del descarte, Francisco
propone una cultura del encuentro; es decir, caminar en la

intimidad de referenciarnos con otros y de ahi, laboriosamente

202



LA FRATERNIDAD SOCIAL

cimentar caminos compartidos. Se propone una dimensién de
relacidn expresa calados de vinculo, que la mera interdependencia
no logra avizorar. Es una expresién de diversidad, donde tiene
acogida la singularidad; donde la condicién de estar juntos pasa
la cultura de vivir juntos y entablar andamios de dependencia que

expresen el don de ser con otros, en el Absolutamente Otro.

La sociedad y el bien comun desde la fe: Una clave de lectura
y el fundamento de esta vision, es la premisa que la suma de bienes
individuales no propicia un bien que sea auténticamente
compartido, articulado y vinculante. La Doctrina Social de la
Iglesia, lo plantea en los siguientes términos. A saber

Siendo de todos y de cada uno es y permanece comun, porque es indivisible y
porque sélo juntos es posible alcanzarlo, acrecentarlo y custodiarlo, también
en vistas al futuro. Como el actuar moral del individuo se realiza en el
cumplimiento del bien, asf el actuar social alcanza su plenitud en la realizacién
del bien comun. El bien comn se puede considerar como la dimensién social

y comunitaria del bien moral. (164)

Siendo de todos y todas, subsistiendo en cada uno de nosotros
y permaneciendo al mismo tiempo siempre en el plano de lo
comln; la comprensiéon de la sociedad, sus claves de
trasformacién y sus mds grandes aspiraciones; no encontrarin
verdadera profundidad, consistencia y tejido, si no se encuentra
traspasada por la fe; dird el Papa Francisco (2013) en Lumen Fidei
“la fe ilumina también las relaciones humanas, porque nace del

amor y sigue la dindmica del amor de Dios” (50).

203



ALEX MUNOZ HERNANDEZ

Es precisamente porque la realidad de la vida juntos, en la
formalidad de la sociedad como arquitectura de lo comtn;
demanda en sus aspiraciones temporales un principio que supere
las exigencias de lo contingente, que la fe al nacer del un
encuentro originario con Dios propicia una nueva valoracién de
la dignidad de la persona, del sentido de lo politico y la bondad
como camino de relaciones que superan y se percuden de la
mezquindad del beneficio particular. La fe sin separarse de los
afanes del mundo, sin desatender nada de lo que nos exige nuestro
tiempo, sin conformar solicitudes impalpables o griciles en el afén
de cambio; arraigard, muy por el contrario, con verdad y belleza,

aquellas dimensiones de lo comtin como exaccién de relacién (Ga

5, 6).

Referencias

Benedicto XVI. (2009). Caritas in veritate. Editrice Vaticana.
Benedicto XVI. (2005). Deus caritas est. Editrice Vaticana.
Catecismo de la Iglesia Catélica. (1997). Editrice Vaticana.
Concilio Vaticano II. (1965). Gaudium et spes. Editrice Vaticana.

Conferencia Episcopal de Chile. (2021). Principios y valores de la

ensenianza social de la Iglesia.
Francisco. (2013). Evangelii gaudium. Editrice Vaticana.
Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana.

Francisco. (2015). Laudato si *. Editrice Vaticana.

204



LA FRATERNIDAD SOCIAL

Francisco. (2013). Lumen Fidei. Editrice Vaticana.

Juan XXIII. (1963). Pacem in Terris. Editrice Vaticana.
Leén XIII. (1891). Rerum Novarum. Editrice Vaticana
Leon XIV. (2025). Dilexi te. Editrice Vaticana

Pablo VI. (1971). Octogesima Adveniens. Editrice Vaticana.

Pontificio Consejo Justicia y Paz. (2004). Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia. Editrice Vaticana

205






El cuidado de la casa comidn

Francisco Novoa-Rojas
Universidad Catélica de la Santisima Concepcion

La lectura conjunta de los textos del Papa Francisco Laudato si’
y Fratelli tutti ofrece un marco de comprensién que va de la
constatacién de una crisis socioambiental a la formulacién de un
horizonte prictico y cultural capaz de encararla sin
simplificaciones. La primera aporta el diagndstico de una ecologia
integral que muestra la trama de interdependencias entre dafio
ambiental, pobreza y fragilidad institucional; la segunda insiste en
que esa trama solo puede ser retejida desde una fraternidad social
que vuelva viable el bien comdn en decisiones publicas,
econdmicas y cotidianas.

No se trata de un afadido moral a politicas técnicas, sino de
un desplazamiento del foco: del ambiente como objeto exterior a
la casa comiin como dmbito relacional que nos constituye a todos
hermanos y hermanas en el Sefor. Por eso, cuando Laudato si’
recuerda que “nada de este mundo nos resulta indiferente” (LS 3),

nombra el principio ético y civico que permitird articular los tres

207



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

ejes que siguen: comprender la realidad de la casa coman que nos
ha dado el Padre, orientar la accién con criterios de bien comin
y traducir esa orientacién en educacién y espiritualidad
encarnadas.

Ahora bien, para evitar que el diagnéstico y el programa
queden atrapados en la oposicién entre tecnocracia y
romanticismo, conviene sumar una clave fenomenoldgica que
precise cédmo nos relacionamos con el mundo. La propuesta
cristiana no demoniza la tecnologia o el desarrollo cientifico y
mucho menos los objetos técnicos, pero pide reinscribirlos en el
horizonte de la donacién y del bien comun, recuperando la Zierra
como condicién de posibilidad de nuestras pricticas y no como
mero stock disponible. Con ello, la politica del cuidado deja de
ser solo gestién de impactos para convertirse en una espiritualidad
cristiana que reconozca que en Cristo “fueron creadas todas las

cosas, en los cielos y en la tierra” (Col 1, 16).

La realidad de nuestra casa comidn

La expresion casa comiin no remite a un objeto inerte que nos
serfa ajeno, sino a la trama de relaciones que hace posible la vida
y en la que estamos ya implicados antes de cualquier decisién; por
eso, cuando el Papa Francisco comienza el texto recordando que
“nuestra casa comun es también como una hermana” (LS 1), no
se limita a una imagen piadosa, sino que introduce una categoria
ética: el mundo compartido no es un objeto disponible, sino un

vinculo que reclama cuidado porque nos sostiene y nos

208



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

constituye, y en esa clave el deterioro ecoldgico no se entiende
como un dafio a un afuera, sino como una herida a la convivencia,
a nosotros mismos y, por lo tanto, también a Dios.

Esa entrada obliga a un desplazamiento de mirada que rechaza
la distancia cémoda y el quietismo; si, como se advierte
programdticamente, “Nada de este mundo nos resulta
indiferente” (LS 3), la cuestién ecoldgica deja de pertenecer a un
campo técnico especializado para ingresar en el debate publico
sobre justicia, estilos de vida y formas de produccién, porque la
indiferencia no es una posicién neutral, sino una forma de
colaboracién pasiva con los procesos que degradan los bienes
comunes, y por eso la critica a la indiferencia es ya un criterio de
lectura de la realidad.

El diagndstico que sigue no cede al catastrofismo, pero
tampoco a las eufemisticas apelaciones a la gestion de residuos,
porque constata que los ciclos de produccién y consumo, cuando
se organizan bajo la 16gica del usar y descartar, generan voltiimenes
y toxicidades que desbordan la capacidad de restitucién de los
ecosistemas; de ahi la formulacién pedagdgica: “La tierra, nuestra
casa, parece convertirse cada vez mds en un inmenso depésito de
porqueria” (LS 21), una expresién que obliga a pensar no sélo en
tecnologfas de mitigacién, sino en la estructura econémica que
produce desechos materiales y humanos, y en el modo en que tales
précticas corroen vinculos, territorios y cuerpos.

En ese horizonte, el clima aparece como un bien que ninguna

209



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

instancia puede apropiarse sin afectar a las distintas comunidades,
y que por eso mismo introduce una exigencia cooperativa que
excede fronteras politicas o preferencias ideolédgicas; decir que “El
clima es un bien comun, de todos y para todos” (LS 23) significa
que la responsabilidad climdtica no se reduce a la suma de virtudes
privadas ni a decisiones puntuales, sino que demanda arquitectura
institucional, acuerdos vinculantes y una espiritualidad de limites
que reconozca la vulnerabilidad de todos los hijos de Dios.

Esta lectura descansa en una conviccién antropoldgica y
epistemoldgica que ordena el resto del texto: “en el mundo todo
estd conectado” (LS 16), lo cual no es un eslogan integrador, sino
un principio de andlisis que impide tratar las crisis en
compartimentos estancos, porque las cadenas de causacion y las
retroalimentaciones entre economia, cultura y biosfera hacen
fallar las soluciones parciales, y por eso el Papa Francisco insiste
en comprender relaciones, escalas y tiempos, recordando que la
ecologia, en su sentido fuerte, impide abstraer al ser humano de
sus entornos y diluye la falsa oposicién entre naturaleza y
sociedad.

De alli que el texto proponga abandonar la lectura dualista que
separa lo “ambiental” de lo “social” y, en cambio, describa la
coyuntura como una crisis entrelazada; cuando afirma que “No
hay dos crisis separadas, una ambiental y otra social, sino una sola
y compleja crisis socio-ambiental” (LS 139), habilita un marco en

que la contaminacién y la pobreza, la pérdida de biodiversidad y

210



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

la exclusidn, la calidad del aire y el acceso al trabajo digno deben
pensarse juntos, porque son expresiones de una misma
racionalidad extractiva que privilegia el beneficio inmediato sobre
la sostenibilidad de la vida.

El examen de esa racionalidad alcanza el papel de la técnica
cuando ésta se absolutiza como paradigma; el Papa Francisco
advierte que el incremento de capacidades no equivale, sin mds, a
progreso humano, y recuerda que la concentracién de poder
tecnoldgico y econémico, cuando no estd orientada por una ética
robusta y por instituciones capaces de imponer limites, vuelve
fragiles a los mds vulnerables y produce soluciones que desplazan
costos a otros territorios y generaciones, de modo que la pregunta
no es sélo qué podemos hacer, sino quién decide, bajo qué fines y
con qué controles, en un contexto donde la eficacia estd tentada
de ignorar las consecuencias laterales.

El horizonte fraterno de Fratelli tutti agrega una clave politica
y cultural a este diagndstico: no basta con agregar conductas
individuales virtuosas si no reconstruimos un sujeto colectivo
capaz de sostener cambios; por eso se puede afirmar, sin retdrica,
que “Cuidar el mundo que nos rodea y contiene es cuidarnos a
nosotros mismos. Pero necesitamos constituirnos en un ‘nosotros’
que habita la casa comtun” (FT 17), porque s6lo una pertenencia
compartida puede resistir las inercias de intereses de corto plazo y
habilitar los acuerdos que una crisis transfronteriza exige.

La reciente experiencia pandémica actu6 como revelador de esa

211



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

interdependencia real que solemos olvidar cuando la economia
crece o cuando la técnica promete inmunidad frente a la
fragilidad; por eso quedé grabado, con valor heuristico, el
reconocimiento de que “nadie se salva solo” (FT 32), una férmula
que no invita a sentimentalismos, sino que traduce la estructura
misma de la vida social y ecolégica, y que, por tanto, indica que
toda politica racional en materia de clima, residuos o energia
tendrd la forma de cooperacidén, reparto de cargas vy
reconocimiento de asimetrias.

El mismo realismo se aplica a la llamada cultura del descarte,
que describe la légica por la cual se declaran prescindibles tanto
objetos como personas, y que se expresa en cadenas de produccién
que no cierran sus ciclos y en vinculos sociales que naturalizan
periferias; nombrar esa cultura no es un gesto moralista, sino la
condicién para repensar modelos que prioricen la circularidad, la
reparacién y la inclusién, porque, como recuerda la enciclica, los
sistemas  industriales contindan lejos de un modelo
verdaderamente circular y tienden a convertir el final del ciclo en
un problema para otros, lo que alimenta inequidades y deterioro
acumulativo.

Asi, reconocer la realidad de la casa comtn implica aceptar que
las salidas requieren tanto motivaciones como instituciones, tanto
habitos como leyes, tanto decisiones personales como
cooperaciones internacionales; de ahi el llamado a desbloquear las

actitudes que impiden actuar —negacién, resignacién, confianza

212



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

ciega en soluciones técnicas—y a “una solidaridad universal nueva”
(LS 14), entendida no como un suplemento emotivo, sino como
la forma politica y cultural de una responsabilidad compartida
y
que haga efectivas las definiciones anteriores y convierta el
diagndstico en programa, evitando la trampa de las soluciones que
g prog p q

resuelven un problema a costa de agravar tres.

Orientacién y accién

La orientacién practica que emerge del diagndstico no se limita
a un programa ético de minimos ni a un catilogo de
prohibiciones, sino que remite a una verdadera conversién del
sujeto a la légica del Evangelio. Reconstruir un sujeto capaz de
sostener decisiones dificiles y hacerlas perdurar en el tiempo
significa dejar que la gracia rehaga la libertad y la ordene al
seguimiento de Cristo en la historia. Esa reconstruccién tiene una
forma publica muy concreta cuando la politica se comprende de
nuevo como servicio al bien comdn y no como simple
administracién de urgencias o contienda de intereses que se
neutralizan entre si. El Papa Francisco presenta la politica como
ejercicio mayor de la caridad, en cuanto participacién laical en la
mision de la Iglesia y en la providencia de Dios sobre el mundo,
de modo que el compromiso que organiza instituciones y abre
caminos para todos supera el gesto privado y se convierte en
mediacién histérica de la comunién querida por Dios. De alli el

llamado a “rehabilitar la politica, que ‘es una altisima vocacidn, es

213



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

una de las formas mds preciosas de la caridad, porque busca el
bien comun’™ (FT 180).

Toda accién que merezca llamarse ecolégica y socialmente
justa necesita un principio ordenador que no sea solo técnico, sino
también teoldgico. Ese principio es el bien comin, que la
tradicién cristiana interpreta como expresién histérica de la
comunién trinitaria ofrecida a la humanidad. El bien comdn no
se reduce a suma de preferencias individuales, sino que nombra el
conjunto de condiciones que permiten a personas y cuerpos
intermedios desplegar su vida con dignidad, en cuanto hijos e
hijas de Dios creados a su imagen. Cuando se recuerda que “La
ecologia integral es inseparable de la nocién de bien comin” y se
lo define como “el conjunto de condiciones de la vida social” que
facilita la realizacién de todos (LS 156), no se enuncia un ideal
socioldgico abstracto, sino el eje teoldgico que traduce el mandato
biblico de custodiar la creacién en politicas concretas de derechos,

subsidiariedad y paz social.

La orientacién incluye también un nivel global que no puede
ser reemplazado por la sola buena voluntad local, porque la
catolicidad de la Iglesia y la universalidad de la salvacién convocan
a pensar estructuras que estén a la altura de la comunién de los
pueblos. La fragilidad de muchas instancias estatales y la
transnacionalidad de los impactos ecoldgicos y sociales exigen
reglas compartidas, capacidad de control y sancién y una

diplomacia que no solo negocie intereses, sino que lea los signos de

214



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

los tiempos a la luz del Evangelio. Por eso se advierte “Urgen
acuerdos internacionales que se cumplan” y “marcos regulatorios
globales que impongan obligaciones” para impedir que los m4s
poderosos trasladen los costos a otros (LS 173). La direccién de la
accidn, en esta clave, no es voluntarista ni ingenuamente moral,
sino que asume la seriedad de las mediaciones institucionales
donde se juega también la fidelidad al Dios creador y juez de la

historia.

Ese plano internacional se pone a prueba en campos especificos
como los océanos, donde la fragmentacién regulatoria reduce con
frecuencia los esfuerzos a declaraciones sin anclaje real. El texto
sintetiza esta preocupacién al sefialar la necesidad de “un acuerdo
sobre los regimenes de gobernanza para toda la gama de los
llamados ‘bienes comunes globales” (LS 174). Desde una
perspectiva teoldgica, estos bienes comunes no son simple espacio
disponible, sino d4mbitos de la creacién confiados a la
responsabilidad humana. La orientacién prictica, por tanto, no se
limita a exhortar, sino que identifica vacios de gobernanza y pide
cerrar brechas que hoy permiten la degradacién sin responsables
claros, porque alli donde se destruye la obra creadora se hiere al
mismo tiempo la justicia debida a Dios y al préjimo.

La accién requiere también recomponer el vinculo entre
economia y politica a la luz de una teologfa de la creacién.
Cuando la economia se emancipa de toda referencia al bien

humano y al orden de la creacién, se convierte en una forma de

215



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

idolatria que absolutiza el beneficio (Murga, 2023); cuando la
politica se pliega sin resistencia a la légica del rendimiento,
renuncia a su vocacién de custodia de los débiles. De ahi que se
afirme “La politica no debe someterse a la economia y ésta no
debe someterse a los dictdmenes. .. de la tecnocracia” y se recuerde
que “la proteccién ambiental no puede asegurarse sélo en base al
cdlculo financiero de costos y beneficios” (LS 189-190). La
orientacién es nitida en clave teoldgica se trata de poner la vida,
especialmente la vida mds vulnerable que para los cristianos
transparenta el rostro de Cristo, como criterio Ultimo de

evaluacién de modelos y mercados.

Para que estos objetivos no queden capturados por discursos
vacios, los procesos de decisién han de abrirse a una verdadera
sinodalidad social, donde la busqueda del bien comun se haga en
escucha reciproca y responsabilidad compartida. El Papa
Francisco propone incorporar la evaluacién de impactos desde el
origen de proyectos y politicas, con independencia técnica y
didlogo real entre actores. Se indica la necesidad de “procesos
politicos transparentes y sujetos al didlogo” y de un “estudio del
impacto ambiental” interdisciplinario e “independiente de toda
presién” (LS 182-183). En una clave mds teoldgica, esta
orientacién se traduce en método de discernimiento se pide
informacién completa, deliberacién honesta, prioridad a las
comunidades afectadas y posibilidad real de alternativas, de modo

que la voz de los pobres y de la tierra pueda ser reconocida como

216



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

lugar en el que el Espiritu sigue interpelando a la Iglesia y a la
humanidad.

Una direccién prictica insoslayable es la continuidad de las
politicas publicas mds alld de los ciclos electorales, en sintonia con
una vision histérica en la que las generaciones se reconocen unidas
por una misma alianza. El clima, la biodiversidad y la transicién
energética no se ordenan por decreto ni se miden en trimestres.
Se subraya que “Es indispensable la continuidad” y que, sin “la
presiéon de la poblacién y de las instituciones”, los costos
inmediatos bloquean decisiones necesarias a largo plazo (LS 181).
Teolégicamente, orientar la accién implica asumir la
responsabilidad intergeneracional como exigencia de justicia que
brota del reconocimiento de los hijos e hijas que vendrdn como
destinatarios de las promesas de Dios, y por ello blindar acuerdos
basicos, dotarlos de presupuesto y medir resultados con
horizontes temporales acordes a la [6gica de la siembra y la cosecha

que atraviesa la Escritura.

El horizonte de sentido que orienta reformas no se agota en la
gestion ni en la mera eficacia, sino que encuentra su fuente en la
caridad de Dios derramada en los corazones (Rm 5, 5). Se
propone una forma de amor politico que inspira la construccién
de instituciones justas, regula poderes y prioriza a quienes quedan
atrds, como expresién histérica del mandamiento del amor al
préjimo. Por eso se habla de “caridad politica” y se afirma que es

“un acto de caridad... organizar y estructurar la sociedad de modo

217



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

que el préjimo no tenga que padecer la miseria” (FT 186). La
accién publica, asi entendida, se convierte en participacion en la
diaconia de Cristo servidor no maquilla injusticias, sino que crea
condiciones para que la dignidad que Dios confiere a cada persona
sea efectiva en la vida diaria de los tltimos.

Asi, toda accién sostenible nace de un nos-otros capaz de
sostener tensiones entre lo local y lo global, entre la urgencia y la
profundidad, entre la eficacia y el cuidado, y este “nosotros”
encuentra su referencia ultima en la comunién trinitaria que la
Iglesia celebra y testimonia. La amistad social que inspira Fratelli
tutti no es sentimentalismo, sino forma histérica de la fraternidad
que Cristo inaugura y que la Iglesia estd llamada a fermentar en
medio de los pueblos. Por eso se insiste en que la amistad social
requiere ciencia, verdad y participacién, ya que “cuando estd en
juego el bien de los demds no bastan las buenas intenciones” y se
necesita lograr efectivamente lo que los pueblos requieren para
realizarse (FT 185). Orientar y actuar, entonces, signiﬁca
convertir la conciencia de interdependencia en instituciones
firmes, en estilos de vida coherentes y en una deliberacién publica
que no renuncie al bien comun ni a la verdad del Evangelio, de
modo que la creacién y la historia puedan ser reconocidas y

vividas como espacio del don de Dios.

Educacién y espiritualidad
La articulacién entre educacién y espiritualidad no se reduce a

un apéndice moral del diagnéstico ecoldgico, sino que constituye

218



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

el nucleo desde el cual se reordenan deseos, hébitos y vinculos
para sostener transformaciones reales. Educarnos aqui no significa
acumular datos, sino aprender a mirar y a vivir de otro modo, con
una sensibilidad capaz de reconocer la interdependencia entre las
personas, las instituciones y la biosfera. Por eso el texto sittia la
formacién en el centro de la respuesta, en tanto puente entre el
conocimiento y la prictica. Cuando afirma que “la educacién
ambiental ha ido ampliando sus objetivos” (LS 210), indica que
no basta con informar sobre riesgos, sino que se trata de revisar
las creencias que sostienen estilos de vida insostenibles y abrir paso
a una cultura del cuidado que convoque responsabilidades
compartidas.

Esta educacién se concibe como una alianza que envuelve las
dimensiones personal, social, natural y espiritual. No es un
agregado mds, sino la clave para integrar lo que solemos pensar
por separado. Se afirma, con una precisién tnica, que el proceso
educativo deberia recuperar “los distintos niveles del equilibrio
ecoldgico: el interno con uno mismo, el solidario con los demds,
el natural con todos los seres vivos, el espiritual con Dios” (LS
210). El aprendizaje no se agota en contenidos ambientales, sino
que cultiva una vida interior que resiste la aceleracién vacia,
fortalece virtudes concretas y vuelve razonables decisiones que,

vistas desde el consumo inmediato, parecen imposibles.

El objetivo no es producir informados resignados, sino

ciudadanos capaces de transformar sus hébitos y sostenerlos en el

219



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

tiempo. El Papa advierte que la mera existencia de normas no
modifica conductas si no hay motivaciones interiores y aceptacién
social suficiente. De alli el énfasis en que la educacién “llamada a
crear una ciudadania ecoldgica” necesita formar convicciones que
deriven en hébitos cotidianos y estilos de vida coherentes, hasta
en gestos tan concretos como “abrigarse un poco en lugar de
encender la calefaccién” o “evitar el uso de material pldstico” (LS
211). El punto de fondo es pedagégico: las pequefias decisiones
ensefian y, repetidas, sedimentan carcter y comunidad.

En consecuencia, la educacién apunta a una transformacién
que excede el plano individual. La enciclica subraya que “a
problemas sociales se responde con redes comunitarias, no con la
mera suma de bienes individuales” y que la “conversién ecolégica”
debe ser también comunitaria (LS 219). El aula se expande a la
ciudad, y el aprendizaje se verifica en asociaciones, municipios y
organizaciones que cambian reglas, incentivos y practicas. Asi, la
espiritualidad deja de ser un asunto intimista y se vuelve fuerza
social que organiza cooperacién, limita abusos y sostiene el bien
comun cuando los costos son inmediatos y los beneficios se
reparten en el tiempo.

Esta dimensién comunitaria necesita una motivacién honda
que no se agote en el cdlculo. Por eso se propone una conversion
ecoldgica como  dinamismo espiritual que alimenta la
perseverancia y abre el deseo a bienes mds altos. La formulacién

es directa: “no serd posible comprometerse en cosas grandes sélo

220



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

con doctrinas sin una mistica que nos anime” (LS 216). La
educacién asi entendida no separa razén y afecto, teorfa y pasion,
institucién y virtud. Integra discursos y pricticas para que el
cuidado no dependa de impulsos esporddicos, sino de
convicciones que dan sentido a la accién personal y colectiva.

El resultado de esta conversion es un estilo de vida sobrio y
alegre, ensefiable y transmisible. La tradicién espiritual que el
texto convoca define una sobriedad afirmativa, que libera de la
compulsién de tener y abre espacio para los otros, para la belleza
y para el tiempo compartido. De ahi la célebre invitacién que
ordena toda una pedagogia del desco: “la sobriedad que se vive
con libertad y conciencia es liberadora” (LS 223). No se trata de
una renuncia triste, sino de un aprendizaje del gozo que se educa
en la valoracién de lo pequeno, en el encuentro y en la musica
cotidiana de los vinculos.

La espiritualidad que educa no huye del mundo, sino que
ensefia a habitarlo con atencién plena y paz interior. El Papa
Francisco lo expresa de un modo que condensa una disciplina del
mirar y oir: “la naturaleza estd llena de palabras de amor” (LS
225). Escucharlas exige silencios, ritmos y pricticas que
desaceleren la vida y devuelvan hondura a lo cotidiano. No es un
lujo individual, porque la prisa y la distraccién se traducen en
maltrato del entorno y de las personas. Educar la interioridad es,
por tanto, una forma concreta de ecologia prictica.

En este punto Fratelli tutti aporta una clave decisiva: educar es

221



FRANCISCO NOVOA-ROJAS

aprender a encontrarse y a dialogar, hasta convertir ese gesto en
cultura compartida. La enciclica recuerda que “la vida es el arte
del encuentro” y propone una “cultura del encuentro” que incluye
a las periferias y aprende de todas las voces (FT 215). Trasladado
al dmbito educativo, esto pide aulas y comunidades donde se
ejercite la escucha larga, se tramiten los desacuerdos sin
cancelaciones y se valoren saberes situados. Se aprende a convivir
practicando el encuentro, y ese aprendizaje es espiritual porque
desinstala el yo y lo abre a los otros sin perder identidad.

Esta cultura del encuentro exige reconocer la dignidad no
negociable de cada persona y ordenar los procesos formativos a
esa verdad. Por eso puede afirmarse con claridad que “todo ser
humano posee una dignidad inalienable” y que esta conviccién
sostiene exigencias morales universales que el didlogo no fabrica,
sino que descubre y confirma (FT 213). La educacién que
buscamos no relativiza la dignidad bajo presiones coyunturales,
sino que la vuelve criterio para evaluar contenidos, métodos y
finalidades. La espiritualidad, aqui, no es una emocién difusa,
sino el humus de valores que permite resistir pragmatismos
cortoplacistas.

Finalmente, cuando la educacién y la espiritualidad se
encuentran, la vida civica se vuelve escuela y tarea. La enciclica
sobre ecologia invita a “volver a sentir que nos necesitamos unos
a otros” como base de una cultura del cuidado, y a multiplicar

“pequenos gestos” que siembran paz y amistad, con un amor que

222



EL CUIDADO DE LA CASA COMUN

es “civil y politico” porque organiza el bien comun en lo grande y
en lo pequeno (LS 229-231). Fratelli turti anade el tono prictico
del encuentro que arma a los jévenes “con las armas del didlogo”,
para que la convivencia no se sostenga en consensos fragiles, sino
en hdbitos de escucha y cooperacién (FT 217). La sintesis es
nitida: educar y orar, aprender y contemplar, deliberar y cuidar,
forman un mismo camino donde se ensancha la libertad, se
templan los afectos y se hacen posibles decisiones duraderas al

servicio de la casa comun.

Referencias

Murga, E. (2023). El cuidado del mundo desde la fenomenologia
de la  donacién de  Jean-Luc = Marion. Nuevo
Pensamiento, 13(21).

Francisco. (2015). Laudato si’. Editrice Vaticana.

Francisco. (2020). Fratelli tutti. Editrice Vaticana.

223






GLOSARIO

Documentos magisteriales

Sigla Nombre Tipo de documento Afo
AG | Ad Gentes Decreto (CVII) 1965
CA Centesimus Annus Enciclica (Juan Pablo II) 1991
CEC Catelcz:mo de ln Catecismo 1992
Iglesia Catdlica
CL Christifideles Laici Exhortacién Apostdlica 1988
(Juan Pablo II)
CTI Comz’sz’o’r’z Teoldgica Organismo vaticano 1969
Internacional
Caritas In Veritate Enciclica (Benedicto
Clv XVI) 2005
cv Christus Vivit Exhortacmn' Apostdlica 2019
(Papa Francisco)
CVII Concilio Vaticano II | Concilio Ecuménico 1962—
1965
Documento final de Documento
DA Aparecida conclusivode la V 2007

Conferencia General del

CELAM

225




Deus Caritas Est Enciclica (Benedicto
DCE XVI) 2005
DH | Dignitatis humanae Declaracién (CVII) 1965
Dicasterio para la Dicasterio / organismo 1965 /
DI Doctrina de la Fe curial reforma
2022
Diseriar Nuevos Carta Apostélica (Papa
DNE 202
Mapas de Esperanza | Leén XIV) °
Dilexi te Exhortacién Apostdlica
DT (Leon XIV) 2025
Dei Verbum Constitucién Dogmidtica
DV 196
(CVII) 965
EE Ecc/ew‘z p{e Enciclica (Juan Pablo II) 2003
Eucharistia
EG vangelii Gaudium Exhortacmn' Apostdlica 2013
(Papa Francisco)
Evangelii nuntiandi | Exhortacién apostdlica
EN (Pablo V1) 1975
EV | Evangelium Vitae Enciclica (Juan Pablo II) 1995
FR Fides et Ratio Enciclica (Juan Pablo II) 1998
BT Fratelli Tutti Enciqica (Papa 2020
Francisco)
GE vaz'syf'mzfm Declaracién (CVII) 1965
Educationis

226




Gaudium et Spes

Constitucién Pastoral

GS 196
(CVID 965
Lumen Gentium Constitucién Dogmatica
LG 1964
(CVID )
LS Laudato Si’ Enciqica (Papa 2015
Francisco)
OA Octogesima Adveniens | Carta Apostélica (Pablo 1971
VI)
PBC Pont.zﬁcm Comisidn Organismo vaticano 1902
Biblica
PP | Populorum Progressio | Enciclica (Pablo VI) 1967
PT Pacem in terris Enciclica (Juan XXIII) 1963
RH | Redemptor Hominis Enciclica (Juan Pablo II) 1979
Sacrosanctum Constitucién Dogmadtica
SC Concilium (CVID) 1963
Secretaria General del | Organismo sinodal
SGSO 196
Sinodo de los Obispos 965
SRS 50[/’161%‘1440 Rei Enciclica (Juan Pablo II) 1987
Socialis
UR Unitatis Redintegratio | Decreto (CVII) 1964

227







Colaboradores

MARIA CLAUDIA ARBOLEDA, Doctora en Teologia, Universidad de Navarra,
Espana. Académica de la Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Chile.

maria.arboleda@ucsc.cl

PABLO URIBE ULLOA, Licenciado Canénico en Teologfa Biblica, Universidad
Pontificia de Salamanca, Espafia. Académico de la Universidad Catélica de la

Santisima Concepcidn, Chile. puribe@ucsc.cl

ARTURO BRAVO RETAMAL, Doctor en Teologia Biblica, Eberhard - Karls-
Universitit Tiibingen, Alemania. Académico de la Universidad Catdlica de la

Santisima Concepcién, Chile. abravor@ucsc.cl

PATRICIO MERINO BEAS, Doctor en Teologia Dogmdtica, Universidad
Pontificia de Salamanca, Espafia. Académico de la Universidad Catdlica de la

Santisima Concepcidn, Chile. pmerino@ucsc.cl

JORGE CEBALLOS, Licenciado en Ciencias Religiosas y Estudios Teol6gicos,
Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Chile. Docente de la

Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Chile. jeeballos@ucsc.cl

MANUEL GOMEZ MENDOZA, Doctor en Historia de la Iglesia, Universidad
Johannes Gutenberg-Universitit Mainz, Alemania. Académico de la Universidad

Catoélica de la Santisima Concepcién, Chile. mgomez@ucsc.cl

229



JUAN CARLOS INOSTROZA LANAS, Doctor en Teologia Biblica, Universidad
Pontificia de Salamanca, Espana. Académico de la Universidad Catélica de la

Santisima Concepcién, Chile. jinostro@ucsc.cl

FRANCISCO NOVOA-ROJAS, Magister en Filosoffa, Universidad Alberto
Hurtado, Chile. Académico de la Universidad Catélica de la Santisima

Concepcién, Chile. fnovoa@ucsc.cl

ANGELA ALARCON ALVEAR, Magister en Estudios Biblicos, Facultad San
Dédmaso - Universidad Internacional de la Rioja, Espafia. Académica de la

Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Chile. lalarcon@ucsc.cl

CECILIA PEREZ MORA, Magister en Teologfa Pastoral, Universidad Pontificia
Bolivariana, Colombia. Académica de la Universidad Catdlica de la Santisima

Concepcién, Chile. cperez@ucsc.cl

VICTOR ALVAREZ TAPIA, Magister en Filosofia Aplicada, Universidad de Los
Andes, Chile. Director de Pastoral de la Universidad Catélica de la Santisima

Concepcién, Chile. p.victor@ucsc.cl

FRANCISCA ORELLANA ROMERO, Magister en Doctrina Social de la Iglesia,
Universidad San Sebastidn, Chile. Académica de la Universidad Catélica de la

Santisima Concepcidn, Chile. jforellana@ucsc.cl

ALEX MUNOZ HERNANDEZ, Magister en Ciencias Religiosas y Filosoffa —
Mencién Filosoffa, Universidad Catélica del Maule, Chile. Académico de la

Universidad Catélica de la Santisima Concepcién, Chile. alex.munoz@ucsc.cl

230






En tu luz vemos la luz

En tu luz vemos la luz busca acercar la teologia a “todos,
todos, todos” mediante un lenguaje claro y accesible. Desde la
imagen biblica de la luz de Dios como clave para comprender
la realidad, la obra aborda, en una primera parte, la formacién
teolégica basica sobre la fe cristiana: introduccién a la Sagrada
Escritura, creacién, Jesucristo, la Iglesia y su historia. Luego
profundiza en la vida en comunién, el concepto de persona, la
dignidad humana y la relacién del ser humano con Dios,
subrayando la espiritualidad como dimensién constitutiva de la
existencia. Finalmente, desarrolla las implicancias sociales de la
fe, la dimensién comunitaria de la vida humana, el
compromiso con la justicia y el cuidado de la casa comin.

En conjunto, el libro se propone como un itinerario teolégico
integral que articula fe, vida espiritual y comunidad, en
sintonfa con la misién de la Facultad de Estudios Teolégicos y
Filosofia de la UCSC.

ucsc ‘ FACULTAD DE ESTUDIOS
TEOLOGICOS Y FILOSOFIA




	ADP455.tmp
	Jesús de Nazaret, Dios-con-nosotros (Enmanuel)
	Referencias

	ADP926C.tmp
	Periodo Antiguo (S. I-V)
	Edad Media (S. V-XV)
	Periodo Moderno (S. XV-XVIII)
	Periodo Contemporáneo (S. XVIII-XX)

	ADP2FD3.tmp
	La Doctrina Social de la Iglesia
	Bien común
	Destino universal de los bienes
	Participación
	Solidaridad





